

#### فكر إسلامي معتدل يدرك الواقع ويستشرف المستقبل

مجلة إسلامية دورية تصدرها وزارة العدل والشؤون الإسلامية والأوقاف مملكة البحرين – العدد (٣٥٣) السنة (٤١) – رمضان ١٤٤٠هـ – مايو ٢٠١٩م

## هيئة التحرير

رئيسس التحريسر: الشيخ د. فريد يعقوب المفتاح

مديــر التحـريــر: الشيخ د. محمد طاهر القطان

مشرف التحرير: أ. علي أمين الريس

مستشار التحرير: أ.د. عامر حسن صبرى

التدقيق العلمي واللغوي: الشيخ فهمي المتولى الشيخ

د. محمد عبدالله الوائلي

سكرتارية التحرير: أ. زينب مجيد سلمان

أ.صفاء عبدالعزيز بوعلاي

ص.ب: ٥٦٠ المنامة – مملكة البحرين هاتف: ١٧٨١٢٨٠٧ – ١٧٨١٢٨٠٧ فاكس: ١٧٨١٢٨٤٩

alhedaya@moia.gov.bh البريد الإلكتروني: والشؤون الإسلامية والأوقاف وزارة العدل والشؤون الإسلامية والأوقاف www.islam.gov.bh

## الفهرس

ترجمة الشيخ المقرئ المفسر المسند محمد سعيد الحسينى ـ رحمه الله تعالى ـ

فضيلة الشيخ/ وليد حسن جناحي

1

اختيارات الإمام ابن الجزرى فى الوقف والابتداء

د. محمد عبد الله الوائلي

17

جزء في تخريج حديث الشتاء

تأليف الإمام الحافظ يوسف بن حسن بن عبد الهادي المقدسي الصَّالحي الحنبلي المعروف بابن المبرد (٤٨٠هـ - ٩٠٩هـ)

تحقيق: فضيلة الشيخ/ عبدالله الحسيني

29

القائلون بعدم حجية القياس (أدلتهم ومناقشتها)

-دراسة أصولية نقدية-

د. باسم أحمد عامر

71

جمع الصلاتين في المطر

د. صالح عبد الكريم

٨٣

أسس الدولة المدنية في الإسلام «الحلقة الثالثة» والأخيرة

أ.د. نظمى خليل أبو العطا موسى

11.

منهاجُ الإسلامِ وسلامُهُ في الحُرُوبِ -الحلقة الأولى--

أ. خالد السعدون

دور المرأة في الوقف في الإسلام إشراقات مضيئة وإسهامات حضارية د. ناصر محمد لورى

دراسة مرويات كتاب التاريخ المتعلقة ببدء الخلق للإمام الحافظ محمد بن عثمان بن أبي شيبة أ. خالد على اللهبي

177

144

101,

#### **دراسات حدیثة** إعداد د. نزار الطحاوی

الأقوال الفقهية المخرجة في مذهب الإمام أحمد «جمعاً ودراسة» من بداية باب الجُعَالة إلى نهاية باب نكاح الكفار الطالبة: إيمان بنت محمد بن عبد الله القثامي إشراف: أ. د. خيرية عمر موسىٰ هوساوى

11.

المتشابهات الأصولية وتطبيقاتها الفقهية عند الإمام الشاطبي في كتابه «الموافقات» الطالب/ فريد عبد الرحمن أحمد بوهنة إشراف: أ. د. موفق محمد عبده الدلالعة

19.

### كلمة العدد



الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين، نبينا محمد، وعلى اله وصحبه أجمعين، وبعد،،

التسامح قيمة عظيمة من قيم ديننا الحنيف، وبهذه القيمة الإنسانية الراقية وما تحمله من مضامين المحبة والتآلف والتآزر ساد الإسلام وارتفعت رايته، وتميزت بذلك حضارته؛ لأنه جاء بما يتوافق مع فطرة الإنسان، وبما جبلت عليه العقول السليمة من حب الخير للناس كافة، فليس في ثقافة الإسلام ولا تعاليمه ما يدعو إلى العنف والكراهية، بل هو دعوة للتعايش والتواصل وحسن المعاملة مع الخلق.

والمتأمل في كل ما شرعه الله تعالىٰ يدرك مدى ما قدمه الإسلام لتعزيز هذه القيمة العظيمة، ومن ذلك شهر رمضان الفضيل، شهر الرحمة والتسامح والعفو والصفح والحلم ومكارم الأخلاق، إنه ضيف كريم، ووافد عزيز على نفس كل مؤمن، وقد كان من عاداتنا الأصيلة وأعرافنا الجميلة أنه إذا جاء رمضان تصالح المتخاصمون، وتزاور الناس وتواصلوا، وأدركوا أنه لا مجال للخصام أو الشقاق في هذا الشهر الكريم، وإذا كان نبينا محمد صلى الله عليه وآله وصحبه وسلم يقول: «لا يَحِلُّ لِمُسْلِم أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاثِ لَيَالٍ، يَلْتَقِيّانِ، فَيعْرِضُ هَذَا، وَيُعْرِضُ هَذَا، وَخَيْرُهُمُ الَّذِي يَحِلُّ الله الناس يدركون أن صيامهم لا يمكن أن يكون تامًا كاملاً مع وجود الشحناء أو البغضاء فيما بينهم. لقد كانوا بفطرتهم يحرصون كل الحرص على إنهاء أي خصومات أو شحناء قبل رمضان، وقبل السفر إلى الحج، ويعدون ذلك من لوازم القبول.

وشهر رمضان شهر ترتقي فيه النفوس وتتسامى، يقول نبينا عليه الصلاة والسلام: «فَإِذَا كَانَ يَوْمُ صَوْمٍ أَحَدِكُمْ فَلاَ يَرْفُثْ يَوْمَئِذٍ وَلاَ يَسْخَبْ، فَإِنْ سَابَّهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ: إني امْرُؤُ صَائِمٌ. والذي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَخُلُوفُ فَم الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ رِيحِ الْمِسْكِ، وَلِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ يَفْرُ حُهُمًا، إِذَا أَفْطَرَ فَرِحَ بِفِطْرِهِ وَإِذَا لقي رَبَّهُ فَرِحَ بِصَوْمِهِ»، أي فليتحصن بصيامه وليحافظ عليه، وألا ينساق إلى ما يتعرض له من استفزاز.

ما أحوجنا في هذا الشهر الكريم إلى تعزيز قيمة التسامح فيما بيننا، ليسود الخير، وتعم المحبة والألفة، ويغدوا الناس كلهم إخوة متحابين كما أراد الله لهم، يقول تعالى: (إنما المؤمنون إخوة).

نسأل الله عز وجل أن يرزقنا وإياكم من خيرات هذا الشهر وبركاته، وأن لا يحرمنا وإياكم فضله والعمل الصالح فيه، وصلىٰ الله علىٰ نبينا محمد وعلىٰ آله وصحبه أجمعين.

والله ولى التوفيق

خالد بن علي آل خليفة وزير العدل والشؤون الإسلامية والأوقاف



ترجمة الشيخ المقرئ المفسر المسند محمد سعيد الحسيني رحمه الله تعالى ـ

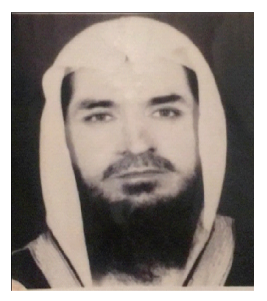
إعداد: فضيلة الشيخ/ وليد حسن جناحي



لا يوجد قارئ أو مقرئ للقرآن الكريم في مملكة البحرين إلا استفاد من علمه، إمّا أن يكون أخذ عنه مباشرة أو بواسطة تلامذته

#### اسمه ومولده:

هو السيد قاري محمد سعيد محمد الهروي الحسيني، ينتهي نسبه إلى الإمام زين العابدين علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم، ولد عام ١٣٦١ هـ تقريبًا، في ولاية هرات بأفغانستان.



الشيخ محمد سعيد الحسيني

اهتمامه بتعليم القرآن الكريم وعلومه، وتأسيسه للمراكز والحلقات القرآنية:

كان الشيخ رحمه الله ما إن حلّ بمملكة البحرين في سنة ١٩٧٦م وعُيّن مدرساً لعلوم القرآن، بعد ما كان معلماً للقرآن الكريم في دار الأرقم بن أبي الأرقم في الحرم المكي من

## المؤسسات التعليمية التي تعلم فيها:

قضى عمره كله في طلب العلم وتعليمه، بين المؤسسات التعليمية والحلقات القرآنية، والقراءة على الشيوخ والإقراء أين ماحل، ومن المؤسسات التعليمية التي تعلم فيها:

١ - جامعة دار العلوم الإسلامية - كراتشي،
 لمؤسسها: المفتي محمد شفيع.

۲- مدرسة تجويد القرآن (موتي بازار) لاهور، وتعد أكبر المعاهد للتجويد والقراءات.
 ٣- دار الرشاد- لاهور، لمؤسسها: الشيخ أحمد على اللاهوري.

٤ - الجامعة الأشرفية - لاهور، لمؤسسها:
 المفتي محمد حسن الأمرتسري.

٥ - الجامعة العربية الإسلامية - كراتشي،
 لمؤسسها: المحدث يوسف بنوري، وحصل
 منها علىٰ درجة الماجستير بمرتبة جيد جداً.



سنة ١٩٧٣م، إلا وأسس منهجاً لتدريس علوم القرآن الكريم، وأخصُّ علم التجويد والقراءات لطلبة الحلقات والمراكز القرآنية، فاختصر باب التجويد من كتابه المخطوط: (عمدة البيان في علوم القرآن)، وسمّاه: (ملخص عمدة البيان في تجويد القرآن)، وقد طبع منه إلى يومنا هــذا إحديٰ عشــرة طبعة، وحقـق نجاحًا باهراً ولله الحمد، واستفاد منه الكثير داخل البلاد وخارجها، وكانت طريقته في التعليم طريقة التسديد والتجويد والتركيز على المخارج والصفات وأداء الأحكام، والوقف والابتداء، والاهتمام بحسن الصوت، وكان حريصاً على طلبته أن يكونوا متقنين ومهرة في تلاوة القرآن علماً وعملاً وفهماً، ولهذه الصفات التي كان يتحلي بها شيخنا رحمه الله تعالى، بالإضافة إلىٰ لين الجانب مع طلبة العلم، وحلمه، وكرمه لهم مع حسن الضيافة، حظي منزلة كبيرة بين طلبة العلم وعامة الناس، فأسس الحلقات والمراكز القرآنية، وأشرف عليها، ودرس فيها، وأذكر منها:

١ - مركز أبي بن كعب للبنين، لتحفيظ
 القرآن الكريم، عام ١٩٧٦م.

٢ - مركز أسماء بنت الصديق للبنات،

لتحفيظ القرآن الكريم.

٣- مركز أم ورقة بنت الحارث، لعلوم
 القرآن، للنساء.

٤ - مركز أم الدرداء الصغرئ، لعلوم القرآن، للنساء.

٥- بعض الحلقات القرآنية للنساء في جمعية الإصلاح.

٦ - حلقات التجويد في صندوق الإنفاق الخيري (جمعية التربية الإسلامية) حاليًا.

 ٧ حلقات التجويد النسائية في الجمعية الإسلامية.

٨- دار القرآن الكريم بجامع مركز أحمد الفاتح الإسلامي.

## شيوخه في علم التجويد ورواية حفص:

وعند قراءي عليه رواية حفص من طريق الشاطبية، ونظم (المقدمة الجزرية)، وكتابه: (ملخص عمدة البيان)، و(طريق المصباح) أحد طرق طيبة النشر، ذكر لي شيوخه في علم التجويد ورواية حفص، وهم:

١ - الشيخ ملا محمد عظيم: بدأ صغيرًا





الشيخ عبد الله بن خالد آل خليفة رحمه الله يكرم الشيخ المقرئ محمد سعيد الحسيني رحمه الله

بقراءة القرآن عليه، برواية حفص، قراءة صحيحة، دون دراسة الأحكام التجويدية.

٢- شيخ الكل الإمام عبد المالك جيون
 الإله أبادي: تتلمذ علىٰ يديه علم التجويد برواية
 حفص، حتىٰ حصل علىٰ الشهادة والسند منه،
 في جامعة دار العلوم الإسلامية.

٣- المحدث المقرئ محمود شاه القادري،
 المعروف بأبي الوفا الأفغاني، قرأ عليه جزء عمّ،
 واختبره في بقية القرآن، وأجازه إجازة عامة.

شيوخه في القراءات وعلوم القرآن:

ومن بعد رواية حفص انتقلنا إلى علم القراءات العشر الصغرى، السبع من الشاطبية للإمام الشاطبي رحمه الله، ثم كتاب التيسير لأبي عمرو الداني رحمه الله، والثلاث من الدرة المضية، وتحبير التيسير كليهما للإمام ابن الجزري رحمه الله، وعلم الرسم من متن عقيلة أتراب القصائد في أسنى المقاصد في رسم المصاحف لناظمها الإمام الشاطبي، وكتاب المقنع للإمام أبي عمرو الداني، وكتاب البيان في عد آي القرآن للإمام أبي عمرو الداني، وكتاب والقراءات الأربع الزائدة على العشرة، من متن والقراءات الأربع الزائدة على العشرة، من متن



الشيخ المقرئ محمد سعيد الحسيني أثناء ترأسه للجنة امتحانات التلاوة وعلم التجويد والقراءات

الفوائد المعتبرة للإمام المتولي، وحدثني بشيوخه الذين نقل عنهم هذه العلوم، وهم:

١ - شيخ الكل الإمام عبد المالك جيون
 الإله أبادي: بدأ بالتتلمذ على يديه في القراءات
 العشر، لكنه لم يكمل لوفاة الشيخ.

٢- الشيخ إظهار أحمد التهانوي: أخذ عنه علم القراءات العشر من طريق الشاطبية، وهو من أكبر تلاميذ شيخ الكل، وذلك في مدرسة تجويد القرآن.

٣- الشيخ خدائي بخش الضرير: أخذ عنه القراءات العشر من طريق طيبة النشر لابن الجزري، والقراءات الشاذة، في (سمن آباد) بلاهور.

٤ - شيخ القراءات فتح محمد إسماعيل (بانبتي): أخذ عنه القراءات العشر من طريق طيبة النشر وحرز الأماني، والقراءات الشاذة، في كراتشي.



## شيوخه في التفسير:

وبدأ رحمه الله يعلمنا التفسير وأصوله، حيث أملانا من كتابه المخطوط: (البرهان في أصول علوم القرآن)، وتفسير سورة الفاتحة والبقرة وآل عمران والنساء، ولم نكمل البقية... بطريقته التي نقلها عن شيوخه في التفسير، وهم:

۱ - شيخ القرآن الإمام محمد طاهر: أخذ عنه تفسير القرآن الكريم كاملاً مراراً، وحصل على الشهادة والسند منه، في ولاية مردان.

٢ - شيخ القرآن الشيخ غلام الله خان: أخذ
 عنه تفسير القرآن الكريم كاملاً، حتى حصل
 على الشهادة والسند منه، في ولاية راول بندي.

٣- الشيخ رسول خان الهزاروي، شيخ
 التفسير بالجامعة الأشرفية بلاهور، أخذ عنه
 تفسير البيضاوي، في لاهور.

٤ - الشيخ أحمد علي اللاهوري، صاحب تفسير القرآن العزيز، أخذ عنه تفسير القرآن الكريم كاملاً، في لاهور.

٥ - الشيخ عبيد الله بن الشيخ أحمد علي
 اللاهوري: أخذ عنه تفسير القرآن الكريم
 كاملاً، في لاهور.

٦ - الشيخ محمد أمير البنديالوي، درس
 عنده التفسير قليلاً، وأجازه.

## شيوخه في الحديث وعلومه:

ودرسنا عليه الحديث وعلومه، فقرأنا كتاب ابن الصلاح في علوم الحديث، ثم أبواباً من صحيح البخاري مع استخراج الأحاديث المماثلة في جميع الأبواب فيه، وفي صحيح مسلم، وسنن الترمذي، وأبي داود، وابن ماجه، والنسائي، وموطأ مالك. وقبل وفاته رحمه الله تعالى عقد مجلساً للسماع في سنن الترمذي وحضره كثير من طلبة العلم من داخل البحرين وخارجها، وبعض مروياته في السنة... وذكر لي شيوخه الذين نقل عنهم الحديث وعلومه، وهم:

١ - الشيخ رسول خان الهزاروي، أخذ عنه
 سنن الترمذي، والعلل، والشمائل المحمدية،
 في الجامعة الأشرفية.

٢ - الشيخ محمد إدريس الكاندهلوي،
 أخذ عنه صحيح البخاري، ومشكاة المصابيح،
 ونخبة الفكر، في الجامعة الأشرفية.

٣- الشيخ محمد يوسف بنّوري، أخذ عنه
 صحيح البخاري، في الجامعة العربية الإسلامية.





مجلس سماع كتابي (الموقظة في مصطلح الحديث) و(الأربعين النووية) يقيمه الشيخ المقرئ محمد سعيد الحسيني والعلامة الشيخ الدكتور نظام يعقوبي

إلشيخ نصير الدين غورغشوي، أخذ
 عنه مشكاة المصابيح، وله حاشية عليها، وهو
 من شيوخ الشيخ محمد طاهر، وكان معمراً.

٥ - شيخ القرآن الشيخ غلام الله خان:
 أجازه إجازة عامة في الحديث.

٦- الشيخ محمد إدريس الميرطهي، أخذ
 عنه صحيح مسلم، وسنن ابن ماجه، والموطأ
 برواية يحيئ الليثي.

٧- الشيخ المفتي ولي حسن طونكي، أخذ
 عنه سنن الترمذي، والعلل، والشمائل المحمدية.



٨- الشيخ عبد الرحمن الأشرفي، أخذ عنه
 صحيح مسلم، في الجامعة الأشرفية.

٩ - الشيخ عبيد الله الأشرفي، أخذ عنه سنن أبي داود، وشرح مشكل الآثار للطحاوي، في الجامعة الأشرفية.

١٠ الشيخ محمد رمضان، قرأ عليه معاني الآثار للطحاوى.

١١ - الشيخ محمد السواتي، أخذ عنه سنن أبي داود.

17 - الشيخ بديع الزمان الكمل بوري، أخذ عنه سنن النسائي، والموطأ برواية محمد ابن الحسن.

۱۳ - الشيخ سيد مصباح الله شاه، قرأ عليه معانى الآثار للطحاوي.

ومن المؤسسات التعليمية التي درَّس فيها، غير مملكة البحرين:

#### أولاً: باكستان:

١ جامعة دار العلوم حقانية - بيشاور،
 حيث عينه شيخه عبد المالك جيون مدرساً
 للتجويد فيها، عندما رأى في شيخنا -رحمه
 الله- الأهلية للتعليم لما تميز به من تمكن في

التجويد علماً وأداء، ورأى فيه هيبة وشخصية المعلم وكان ذاك في سن مبكر لا يتجاوز فيها العشرين سنة من عمره... وهذه أول محطة له في سلك التعليم.

٢- المدرسة الصادقية العربية، مَنْجَنْ آباد،
 من ولاية بَهَاول نَكر، سنة ١٣٧٧هـ، عمل فيها
 مدرساً للتجويد.

٣- مدرسة تقويم الإسلام، تحت إشراف
 الشيخ داود الغزنوي، بمنطقة شيش محل
 بلاهور، عمل فيها مدرساً للتجويد والقراءات.

٤ - مدرسة دار العلوم، بكراتشي، وعين فيها رئيس هيئة التدريس - شعبة التجويد والقراءات، وذلك من سنة ١٣٨٩ هـ إلى سنة ١٤٠٣

٥ - أسس الشيخ مدرسة باسم (دار القرآن)،
 في مسجد موتي بمنطقة مزنك بلاهور.

### ثانيًا: مكة المكرمة:

٦ عين مدرساً للتجويد والقراءات في دار
 الأرقم بن أبي الأرقم، بالحرم المكي الشريف،
 من سنة ١٩٧٣م، وحتىٰ سنة ١٩٧٥م.



#### تلامذته، وممن استفاد منه:

الذين قرءوا عليه رحمه الله تعالى أناس كثر، ذكوراً وإناثا، ومن كثير من بلدان العالم، القراءات العشر إفراداً وجمعاً، وعلوم القرآن والحديث، من باكستان، والهند، وأفغانستان، وبلوشستان، وبنجلادش، والخليج العربي، ومصر، وبلاد المغرب، والسودان، واليمن، وغيرها... والكثير منهم ولله الحمد أصبح معلماً، وله تلامذته.

وكان شيخنا رحمه الله لا يفتر ولا يكل ولا يمل من الإقراء والسماع في صحته ومرضه، كان يعتل العلة الشديدة وعندما نصل إليه في مجلسه لا يردنا وينشط، فسبحان الله، حتى وهو على السرير في المستشفى كان يستمع من بعض الطلبة، وآخر من قرأ عليه وهو في المستشفى قبل وفاته الدكتور عبدالوهاب الطريري قرأ عليه الحديث المسلسل بالأولية، وأول حديث وآخر حديث من صحيح البخاري، والدكتور أنس بن عبدالرحمن العقيل، ولما خرج من المستشفى عبدالرحمن العقيل، ولما خرج من المستشفى زاره في البيت الدكتور عايض القرني وقرأ عليه الحديث المسلسل بالأولية وغير ذلك.

## ماذا كانت تعني له الكتب:

كان مكثراً ومحباً ومتشوقاً للقراءة، كلما رأيته وجدت في يده كتاباً يقر أفيه، وبقربه مجموعة أخرى من الكتب، في كل حالاته؛ لأنه كان يعشق الكتب وخاصة مؤلفات العلماء المتقدمين، وكان يقرأ الكتاب من المقدمة إلىٰ مصادر ومراجع الكتاب، وكان يفهرس لكل كتاب فهرسة على المعلومات المهمة ويكتبها في جلدة الكتاب من الداخل، وكانت من أحلامه أن ينشئ مكتبة كبيرة يضع فيها كتبه مرتبة، والحمد لله بني في منزله في الطابق العلوي مكتبة كبيرة، ولكن حال الموت بينه وبين ترتيبها، وأكثر أوقات تحقيقاته وكتابته بعد صلاة الليل إلى قبيل الفجر، حتى إنه اتصل بي مرة قبل صلاة الفجر أراد أن يسأل عن اسم كتاب قرأه في مصدر من مصادر بعض الكتب، هل هو موجود في المكتبات أم لا؟ وكيف السبيل للحصول عليه، فرآني نائمًا فقال لي: حملة القرآن هذا الوقت لا ينامون فيه... سبحان الله كان حريصاً على السنة المطهرة.

#### من نصائحه ووصاياه:

١ - تعليم القرآن الكريم إلىٰ آخر العمر
 وبالطريقة التي أخذناها منه.





استئذان تلميذه وليد جناحي بترجمة (ملخص عمدة البيان) إلى لغات أخرى، ففرح بهذا بعد أن أخبره بأنه ترجمه إلى الأوردو والإنجليزية، وقال: وترجمه إلى الفرنسية والأسبانية.

٢ - الأمانة العلمية، كان يقول: التفريط في النقل خيانة علمية.

٣- نشر علوم القرآن في شتى الوسائل
 وخاصة الإذاعة والتلفزيون.

٤ - ترجمة كتابه (ملخص عمدة البيان في تجويد القرآن) إلى لغات أخرى.

٥- عدم اتباع الهوى والتوغل في ملذات الدنيا؛ لأنها تنسيك الآخرة... متمثلاً لقول الإمام الشياطبي رحمه الله: (عليك بها ما عشت فيها منافساً... وبع نفسك الدنيا بأنفاسها العلا).

٦ تحبيب الطلبة للقرآن الكريم مع التركيزفي التصحيح.

٧- كان شديد النهي عن بدع القراء.

#### وفاته:

توفي في يوم الجمعة ١١/٨/١٩هـ الموافق ٢٧ أبريل ٢٠١٨م، رحمه الله رحمة واسعة، وأسكنه فسيح جنته، وغفر له، ورضي عنه، وجزاه الله عنا وعن المسلمين خير الجزاء.



اختيارات الإمام ابن الجزري في الوقف والابتداء

د. محمد عبد الله الوائلي



مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا ونبينا محمد، وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد:

فإن للوقف والابتداء في القرآن الكريم أهمية عظيمة، يقول الإمام أبو جعفر النحاس (ت٣٣٨هـ): «فقد صار في معرفة الوقف والائتناف التفريق بين المعاني، فينبغي لقارئ القرآن إذا قرأ أن يتفهم ما يقرؤه، ويشغل قلبه به، ويتفقد القطع والائتناف، ويحرص علىٰ أن يفهم المستمعين في الصلاة وغيرها، وأن يكون وقفه عند كلام مستغن أو شبيه به، وأن يكون ابتداؤه حسناً»(١).

الكتاب المذكور فأقول...»(٢).

وتكلم أيضاً عن علم الوقف والابتداء في بعض كتبه الأخرى.

إن هذا البحث يسعى إلى الكشف عن أهم مؤلفات الإمام ابن الجزري في علم الوقف والابتداء، معرفاً بها، وذاكراً أهم اختياراته في مسائل هذا العلم.

وجاء هذا البحث في مقدمة، ومبحثين:

المبحث الأول: مؤلفات الإمام ابن الجزري في الوقف والابتداء، ومصادره فيها، وفيه مطلبان:

وكان للعلماء جهود كبيرة في بيان علم الوقف والابتداء، وكان من هؤلاء الأئمة الأعلام الذين بينوا هذا العلم وناقشوا مسائله الإمام المقرئ المحقق محمد بن محمد بن محمد المعروف بابن الجزري (ت٣٣٨هـ)، حيث يقول في كتابه (النشر في القراءات العشر) عند كلامه عن الوقف والابتداء: «وقد ألف الأئمة فيه كتبا، قديماً وحديثا، ومختصراً ومطولاً، أتيت على ما وقفت عليه من ذلك، واستقصيته في كتاب (الاهتدا إلى معرفة الوقف والابتدا)، وذكرت في أوله مقدمتين جمعت والابتدا)، وذكرت في أوله مقدمتين جمعت القرآن سورة سورة، وها أنا أشير إلى زبد ما في القرآن سورة سورة، وها أنا أشير إلى زبد ما في

<sup>(</sup>١) القطع والائتناف: ص٩٧.

<sup>(</sup>٢) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٨٥.



المطلب الأول: مؤلفات الإمام ابن الجزري التي لها عناية بعلم الوقف والابتداء.

المطلب الثاني: المصادر التي استقىٰ منها الإمام ابن الجزري مادة علم الوقف والابتداء.

المبحث الثاني: اختيارات الإمام ابن الجزري في الوقف والابتداء.

هذا، والله تعالىٰ ولى التوفيق.

### المبحث الأول:

## مؤلفات الإمام ابن الجزري في الوقف والابتداء، ومصادره فيها

تنوعت مؤلفات الإمام محمد بين محمد ابين محمد ابين محمد بن الجزري (ت٨٣٣هه) مع غزارة علمه، وكثرة شيوخه ومصادره، وخاصة في علم القراءات (من تجويد، ووقف وابتداء، ورسم المصاحف، والقراءات، وتراجم لعلماء القراءات)، مما جعل العلماء والقراء من عصره وحتى عصرنا الحاضر ينهلون من علمه، ويعتمدون على مؤلفاته اعتماداً كبيراً، يقول الإمام الشوكاني: «وقد تفرد بعلم القراءات في جميع الدنيا، ونشره في كثير من البلدان، وكان

أعظم فنونه وأجل ما عنده ((). وإنني في هذا المبحث سأقتصر على ذكر أهم مؤلفاته التي اعتنت بعلم الوقف والابتداء، مع ذكر مصادره في هذا العلم، وسأتحدث عن ذلك في مطلبين:

المطلب الأول: مؤلفات الإمام ابن الجزري التي لها عناية بعلم الوقف والابتداء:

#### ١ - الاهتدا إلى معرفة الوقف والابتدا:

أشار الإمام ابن الجزري في كتابه (النشر) إلى كتابه (الاهتدا إلى معرفة الوقف والابتدا)، ولم أجد من نقل منه أو أشار إليه غيره، والمواضع التي أشار إليها الإمام ابن الجزري إلى كتابه (الاهتداء) هي:

الموضع الأول: قوله: «والكلام هنا على معرفة ما يوقف عليه ويبتدأ به، وقد ألف الأئمة فيه كتبا، قديماً وحديثا، ومختصراً ومطولاً، أتيت على ما وقفت عليه من ذلك، واستقصيته في كتاب (الاهتدا إلى معرفة الوقف والابتدا)، وذكرت في أوله مقدّمتين جمعت فيهما أنواعاً من الفوائد، ثم استوعبت أوقاف القرآن سورة سورة، وها أنا أشير إلى زبد ما في الكتاب

<sup>(</sup>١) البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع: ٢/ ٥٩.



المذكور فأقول...»(۱).

الموضع الشاني: قوله: «وقد اصطلح الأئمة لأنواع أقسام الوقف والابتداء أسماء، وأكثر في ذلك الشيخ أبو عبد الله محمد بن طيفور السجاوندي، وخرج في مواضع عن حد ما اصطلحه واختاره كما يظهر ذلك من كتابي (الاهتداء). وأكثر ما ذكر الناس في أقسامه غير منضبط و لا منحصر »(٢).

الموضع الثالث: قوله: «وقد ذكرنا في (الاهتداء) رواية أبي الفضل الخزاعي عن ابن عباس رضى الله عنهما أنه صلىٰ الغداة، فقرأ في الركعة الأولىٰ بفاتحة الكتاب وبـ﴿ الَّمْ ۞ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْثَ فِيْهِ هُدًى لِنَشْتَقِينَ ﴾ [البقرة: ١-٢]، وفي الثانية بفاتحة الكتاب وب ﴿ الَّذِينَ يَوْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَوْةَ وَمِمَّا رَزَقَنْهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ [البقرة: ٣]، ثم سلم، وأي مقتدي به أعظم من ابن عباس 

وكتاب (الاهتداء) ما زال في حكم المفقود، وقد ورد في فهرس المخطوطات بدار الكتب

الوطنية بتونس ما نصه: «الاهتداء في الوقف والابتداء (مبتور الأول). محمد بن محمد بن الجزري. خ. مشرقي -م. ٢٦×١٩ -ق. ٢٢٠-س-۲۱. (۳۵۳۷)»(٤). فالمخطوط تحت رقم (٣٥٣٧)، وهو في (٢٢١) ورقة.

وقد تناقش أهل العلم في موقع ملتقى أهل التفسير حول مدى صحة نسبة الكتاب لابن الجزري، ففي تاريخ (١١-٢-٢٠١٠م) قام الأستاذ الدكتور السالم محمد الجكني برفع مقال على موقع أهل التفسير (٥)، كتبه الدكتور محمد توفيق حديد (أبويوسف الكفراوي)، تحت عنوان: (اكتشاف مؤلف كتاب: الاهتدا في الوقف، المنسوب لابن الجزري).

فمما ذكره صاحب المقال، قوله: «وقد نفي بعض من اطلع على الكتاب أن يكون لابن الجزري؛ منهم الدكتور/ محمد علي المطيري... وكذا الدكتور/ السالم محمد الجكني في تعليقاته على النسخة التي أهداني إياها، مستدلاً بأن بعض المصطلحات الواردة

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٢) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٨٧.

<sup>(</sup>٣) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٢٠٥-٥٠٨.

<sup>(</sup>٤) فهرس المخطوطات بدار الكتب الوطنية بتونس: ٤/ ١٠٨.

<sup>(</sup>ه) ينظر الرابط الآتي: https://vb.tafsir.net/tafsir18783/#.XHwptrjgol0



في الكتاب ليست مما استخدمه الحافظ ابن الجزري في كتبه، وأن مؤلف الكتاب كثير الاستشهاد بالشعر، وهو مخالف لما عرف عن ابن الجزري. نعم إن مؤلف الكتاب ليس الحافظ ابن الجزري». ثم ذكر صاحبُ المقال مؤلف الكتاب، فقال: «فمن هو مؤلفه؟ بعد قراءاتي المتعددة لهذا الكتاب، ومطابقة بعض ما جاء فيه بما ورد في مصنفات جامع العلوم الباقولي، التي وقفت عليها تأكد لدي أنه هـو مؤلفه». ثم ذكر سبعة أدلة تؤيد أن كتاب (الاهتداء) هو لجامع العلوم الباقولي أبي الحسن على بن الحسين (ت٤٣هـ).

ثم إني اطلعت على المخطوط وقرأته كاملاً، فتبين صحة ما قاله الدكتور صاحب المقال حفظه الله، ومما استدل به: أن الإمام الباقولي صرح فيه ببعض كتبه، كـ (كشف المشكلات وإيضاح المعضلات)(١)، و(الإبانة في تفصيل ماءات القرآن)(٢).

#### ٢ - التمهيد في علم التجويد:

«وحيث انتهىٰ بنا القول إلىٰ هنا فلنذكر فصلاً في التجويد يكون جامعاً للمقاصد، حاوياً للفوائد، وإن كنا قد أفردنا لذلك كتابنا (التمهيد في التجويد)، وهو مما ألفناه حال اشتغالنا هذا

وخمسين وسبعمائة، بدمشق(٤).

انتهىٰ الإمام ابن الجزري من تأليف كتاب

(التمهيد في علم التجويد) سنة: (٧٦٩هـ)،

حيث يقول في خاتمته: «فرغت من تحريره آخر

ثلث ساعة مضت بعد الزوال من استوائه، من

يوم السبت، خامس ذي الحجة الحرام، من سنة

تسع وستين وسبعمائة، بالمدرسة الظاهرية من

بين القصرين، بالقاهرة المحروسة، لا زالت

معمورة وسائر بلاد المسلمين»(٣). فكان عمره

آنذاك ثمانية عشر عاماً؛ لأنه ولد في الخامس

والعشرين من شهر رمضان، سنة إحدى

وأشار ابن الجزري في بعض كتبه إلى

كتاب (التمهيد)، حيث يقول في كتابه (النشر):

العلم في سن البلوغ»(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: الوقف والابتداء للباقولي: ص ١٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الوقف والابتداء للباقولي: ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) التمهيد في علم التجويد: ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: غاية النهاية: ٢/ ٢٤٧، الضوء اللامع لأهل القرن التاسع: ٩/ ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٥٤. وينظر: تحبير التيسير: ص٦٦٥.



وقد طبع كتاب (التمهيد) بتحقيقين جيدين، تحقيق الدكتور/ علي حسين البواب، وتحقيق شيخنا الأستاذ الدكتور/ غانم قدوري الحمد.

وكتاب (التمهيد) اشتمل علىٰ ثلاثة موضوعات رئيسة بعد المقدمة، وهي:

أ – القراءات

ب- التجويد

ج-الوقف والابتداء

٣- التوجيهات في أصول القراءات:

أشار الإمام ابن الجزري في كتابه (التمهيد) إلى كتابه (التوجيهات في أصول القراءات) في أربعة مواضع:

الأول: «عن عدي بن حاتم، قال: جاء رجلان إلى النبي على فتشهد أحدهما فقال: من يطع الله ورسوله فقد رشد، ومن يعصهما، ووقف، فقال رسول الله على أنه لا يجوز الخطيب). قالوا: وهذا دليل على أنه لا يجوز القطع على القبيح... قلت: وقد بينت معنى هذا الحديث، وكيف رُوي، في كتابي المسمى المسمى

بـ (التوجيهات في أصول القراءات)، فأغنىٰ عن إعادته هنا، فاطلبه تجده (١).

الثاني: "وفي سبأ موضع: ﴿ وَقَالَ ٱللَّايِنَ كُفُرُوا لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّ لَتَأْتِينَكُمْ ﴾ كَفُرُوا لَا تَأْتِينَا ٱلسَّاعَةُ قُلْ بَلَىٰ وَرَبِّ لَتَأْتِينَكُمْ ﴾ [٣]، قد أوضحت الكلام علىٰ هذا الموضع وبسطته في كتاب (التوجيهات)، لكن نذكر هنا بعض شيء، فنقول...»(٢).

الثالث: "وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ الثالث: "وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِندَ اللّهِ عَهْدَهُ اللّهِ عَهْدَهُ اللّهُ عَهْدَهُ اللّهِ عَهْدَهُ اللّهُ عَهْدَهُ اللّهِ عَهْدَهُ اللّهِ عَهْدَهُ اللّهِ عَمْدَهُ اللّهِ عَمْدُهُ اللّهِ عَمْدُونَ عَلَى اللّهِ عَمْدُ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّه عادلة. تعليل الوجهين ذكرته في إذا جعلت للمعادلة. تعليل الوجهين ذكرته في (التوجيهات)، فاطلبه تره ("").

الرابع: قوله عند خاتمة كتاب (التمهيد): «وهذا آخر ما قصدته من ترجمة هذا الكتاب، وكنت قبل أن أكتب هذا التأليف بدأت في تأليف كتاب سميته: (التوجيهات على أصول القراءات)، ثم رأيت الحاجة داعية إلى تأليف هذا المختصر، فانثنيت عن ذلك حتى كمل تأليفي لهذا الكتاب، وأنا إن شاء الله عازم على تأليفي لهذا الكتاب، وأنا إن شاء الله عازم على

<sup>(</sup>١) التمهيد في علم التجويد: ص١٨٨ - ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) التمهيد في علم التجويد: ص٢٠١.

<sup>(</sup>٣) التمهيد في علم التجويد: ص٢١٠.



ذلك بإرشاده وتيسيره، إن تأخر الأجل، ونلت بلوغ الأمل حتى أكمله (١).

فمن خلال أقواله هذه يظهر أنه ناقش في كتابه (التوجيهات) عدة مسائل في الوقف والابتداء، وأن كتابه هذا يُعد من أوائل مصنفاته، شرع فيه قبل كتابه (التمهيد).

وكتاب (التوجيهات) ما زال في حكم المفقود، ولم أجد من نقل منه، والله تعالى أعلم.

#### ٤ - طيبة النشر في القراءات العشر:

انتهىٰ الإمام ابن الجزري من تأليف منظومته (طيبة النشر في القراءات العشر) في شهر شعبان، سنة: (٩٩٧هـ)، في بلاد الروم، مدينة (بورصة) التي في دولة تركيا حاليّاً، وفي ذلك يقول ابن الجزرى في خاتمة منظومته (طيبة النشر)(٢):

١٠١١ - وَهَا هُنَا تَمَّ نِظَامُ (الطَّيِّبَهُ) أَلْفِيَةً سَعِيدَةً مُهَاذَّبَهْ ١٠١٢ - بِالرُّومِ مِنْ شَعْبَانَ وَسْطَ سَنَةِ تِسْعِ وَتِسْعِينَ وَسَبْعِ مِائَةِ

وقد طبعت المنظومة بأكثر من تحقيق.

وجاءت منظومة: (طيبة النشر) في (١٠١٥) بيتًا، وهي من بحر الرَّجَز، نظم فيها المؤلف كتابه (النشر في القراءات العشر)، وذكر فيها قبل الشروع في الكلام عن أصول القراءات موضوعين اثنين، وهما:

أ- التجويد (مخارج الحروف وصفاتها،
 مراتب القراءة، الترقيق).

ب - الوقف والابتداء.

٥ - غاية النهاية في أسماء رجال القراءات أولي الرواية والدراية:

يقول الإمام ابن الجزري في مقدمة كتابه (غاية النهاية في أسماء رجال القراءات): «فهذا كتاب (غاية النهاية)، من حصله أرجو أن يجمع بين الرواية والدراية. اختصرت فيه كتاب طبقات القراء الكبير الذي سميته: (نهاية الدرايات في أسماء رجال القراءات). وأتيت فيه علىٰ جميع ما في كتابي الحافظين أبي عمرو الداني وأبي عبدالله الذهبي رحمهما الله، وزدت عليهما نحو الضعف»(۳).

<sup>(</sup>١) التمهيد في علم التجويد: ص٢٣٤-٢٣٥.

<sup>(</sup>٢) رقم الأبيات من (الطيبة): ١٠١١ و١٠١٢، ص ١٠٢-١٠٣.

<sup>(</sup>٣) غاية النهاية: ١/٣.



وأحال ابن الجزري في كتابه (النشر) إلى كتابه (غاية النهاية)، حيث يقول: «ومن أراد الإحاطة بذلك فعليه بكتابنا (غاية النهاية في أسماء رجال القراءات أولي الرواية والدراية)»(۱).

وابتـدأ المؤلف تأليف أصل كتابه الكبير (نهايـة الدرايـات) سـنة: (۲۷۷هـ)، وفرغ منه سـنة: (۲۷۷هـ)، وابتدأ بتأليف المختصر الذي هو (غايـة النهاية) سـنة: (۲۸۷هـ)، وفرغ من تبييضه سـنة: (۲۹۵هـ)، ولكن ظل المؤلف يضيف إليه بعض التراجم.

وقد طُبع كتاب (غاية النهاية في أسماء رجال القراءات) باسم: (غاية النهاية في طبقات القراء)، عُني بنشره وطبعه لأول مرة سنة: (١٣٥١هـ - ١٩٣٢م) ج. برجستراسر.

وصدرت لاحقاً تحقيقات أخرى للكتاب.

واهتم الإمام ابن الجزري في كتابه: (غاية النهاية) بالوقف والابتداء؛ فذكر كثيراً من

مصنفات هذا العلم عند تراجمه لعلماء القراءات.

٦ - المقدمة في ما على قارئ القرآن أن
 يعلمه (المقدمة الجزرية):

"ويكاد تاريخ نظم (المقدمة) يتحدد بين شهري ربيع الأول من سنة: (٩٩٩هـ)، وهو تاريخ تأليف كتاب (النشر)، وشهر المحرم من سنة: (٠٠٨هـ)، وهو تاريخ قراءة المقدمة على المؤلف»(٣).

وقد عُني كثير من العلماء بتحقيق منظومة (المقدمة).

وجاءت منظومة: (المقدمة الجزرية) في (١٠٧) أبيات، وهي من بحر الرَّجَز، واشتملت على ثلاثة موضوعات رئيسة بعد المقدمة، وهي:

أ - أحكام التجويد ب - الوقف والابتداء ج - رسم المصحف

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥١١.

<sup>(</sup>٢) غاية النهاية: ٢/ ٨٠٨ – ٤٠٩.

<sup>(</sup>٣) شرح المقدمة الجزرية- يجمع بين التراث الصوتي العربي القديم والدرس الصوتي الحديث: ص٧٦.



#### ٧- النشر في القراءات العشر:

يقول ابن الجزري في نهاية كتابه (النشر في القراءات العشر): «وابتدأت في تأليفه في أوائل شهر ربيع الأول سنة تسع وتسعين وسبعمائة، بمدينة (بُرْصة)، وفرغت منه في ذي الحجة الحرام من السنة المذكورة»(۱).

وقد طبع الكتاب بأكثر من تحقيق، منها: تحقيق الشيخ/ محمد أحمد دهمان، وتحقيق الأستاذ الشيخ/ علي محمد الضباع، وتحقيق الأستاذ الدكتور/ السالم محمد محمود الشنقيطي، وتحقيق الدكتور/ أيمن رشدي سويد.

وكتاب (النشر) يُعد من أهم كتب القراءات، تكلم فيه المؤلف عن القراءات العشر أصولاً وفرشا، ولكنه قبل تفصيلها ذكر مقدمات في التجويد، والوقف والابتداء، حيث يقول: «ولا بأس بتقديم فوائد لا بد من معرفتها لمريد هذا العلم قبل الأخذ فيه، كالكلام على مخارج الحروف وصفاتها، وكيف ينبغي أن يقرأ القرآن من التحقيق، والحدر، والترتيل، والتصحيح،

والتجويد، والوقف والابتداء، ملخصاً مختصراً، إذ بسط ذلك بحقه ذكرته في غير هذا الموضع»(٢).

المطلب الثاني: المصادر التي استقى منها الإمام ابن الجزري مادة علم الوقف والابتداء:

لم يشر الإمام ابن الجزري في كتبه: (التمهيد)، و(النشر)، و(الطيبة)، و(المقدمة) إلىٰ تعداد مصادره في الوقف والابتداء، وذلك أن الوقف والابتداء في هذه الكتب إنما ذكر علىٰ سبيل الإيجاز، ويعتبر كتاب (علم الاهتداء في معرفة الوقف والابتداء) للإمام علم الدين السخاوي، المصدر الأول للإمام ابن الجزري في موضوع الوقف والابتداء في كتابه (التمهيد)، وإن لم يصرح بذلك؛ فمن يقارن بين الكتابين يجد تقاربهما في موضوعات الوقف والابتداء، وتفصيل مسائله.

وفي كتاب (التمهيد) نقل الإمام ابن الجزري كثيراً من اختيارات الإمام نافع ومكي والداني والعماني والسخاوي، مصرحاً بأسمائهم، ومصرحاً في موضع واحد بكتاب (الاكتفاء)

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر: ٥/ ٢٠٧٨.

<sup>(</sup>٢) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٢٦٥.



للداني(۱). كما ذكر في (التمهيد) عدداً من القراء والنحاة والمفسرين نقل عنهم أقوالاً في الوقف والابتداء، أو آراءً نحوية ومعاني ليستدل بها على الوقف والابتداء.

وفي كتاب (النشر) نقل الإمام ابن الجزري كثيراً من أقوال الإمام أبي الفضل الخزاعي، ومحمد بن طيفور السجاوندي، مصرحاً بأسمائهما، كما نقل عن غيرهما، ومن المحتمل أنه ذكر مصادره في الوقف والابتداء في كتابه (الاهتداء)، حيث يقول في (النشر): «وقد ألف الأئمة فيه كتبا، قديماً وحديثا، ومختصراً وطولاً، أتيت على ما وقفت عليه من ذلك، واستقصيته في كتاب (الاهتدا إلى معرفة الوقف والابتدا)، وذكرت في أوله مقدمتين جمعت والابتدا)، وذكرت في أوله مقدمتين جمعت القرآن سورة سورة، وها أنا أشير إلى زبد ما في الكتاب المذكور فأقول ...»(٢).

## المبحث الثاني:

## اختيارات الإمام ابن الجزري في الوقف والابتداء

كان للإمام ابن الجزري رحمه الله اختيارات واجتهاد في كثير من مسائل الوقف والابتداء؛ دالة على عمقه في هذا العلم، ولأن المقام لا يسعنا أن نبين كل اختياراته فإننا سنقتصر في هذا المبحث على أهمها، فمن أهم اختياراته الآتي:

۱ – تقسیمه الوقف علی أربعة أقسام: تام
 مختار، وكاف جائز، وحسن مفهوم،
 وقبیح متروك:

ذكر المؤلف أن العلماء اختلفوا في أقسام الوقف، ثم قال: «والمختار منه بيان أربعة أقسام: تام مختار، وكاف جائز، وحسن مفهوم، وقبيح متروك»(٣).

وهذا القول الذي اختاره الإمام ابن الجزري هو قول أبي حاتم السجستاني (ت٥٥٥هـ)(٤)،

<sup>(</sup>۱) ولعله الكتاب المطبوع باسم: (المكتفى في الوقف والابتدا)، يظهر ذلك عند المقارنة بينهما في هذا الموضع. ينظر: المكتفى في الوقف والابتدا: ص١٩٨، التمهيد في علم التجويد: ص١٩٩. ومن المحتمل أنه يقصد بكتابه (الاكتفاء) كتابه الكبير في الوقف والابتداء، وهو مفقود. والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٢) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) التمهيد في علم التجويد: ص ١٧٧.

<sup>(</sup>٤) نسبه إليه أبو عمرو الداني في كتابه: إيجاز البيان عن أصول قراءة نافع بن عبد الرحمن - القسم الأخير الخاص بعلوم القرآن:



واختيار الأئمة: أبي عمرو الداني (ت٤٤٤هـ)، وعبدالعزيز بن علي المعروف بابن الطحان (ت٥٦١هـ)، وعلي بن محمد علم الدين السخاوي (ت٦٤٣هـ)(١).

يقول الإمام الداني: «باب ذكر البيان عن أقسام الوقف: اعلم أيدك الله بتوفيقه أن علماءنا اختلفوا في ذلك؛ فقال بعضهم: الوقف على أربعة أقسام: تام مختار، وكاف جائز، وصالح مفهوم، وقبيح متروك. وأنكر آخرون هذا التمييز، وقالوا: الوقف على ثلاثة أقسام: قسمان أحدهما مختار وهو التام، والقسم الثالث: وهو الكافي الذي ليس بتام. والقسم الثالث: القبيح الذي ليس بتام ولا كاف. وقال آخرون: الوقف على قسمين: تام، وقبيح لا غير. والقول الأول أعدل عندي، وبه أقول... قال أبو عمرو: وأنا أفسر الأقسام الأربعة المذكورة قسماً وأشرح أصولها»(٢). ثم في تفسيرها قسما، وأشرح أصولها»(٢). ثم في تفسيرها

وشرح أصولها جعل بدل مسمىٰ (الوقف الصالح): (الوقف الحسن)، وذكر بأنه قد يسمىٰ (صالحاً)(٣).

وهذا الاختيار نسبه بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (ت٤٩٧هـ) إلى أكثر القراء، حيث يقول: «والوقف عند أكثر القراء ينقسم إلى أربعة أقسام: تام مختار، وكاف جائز، وحسن مفهوم، وقبيح متروك»(٤).

٢ - تعريف الوقف الحسن: بأنه هو الذي يحسن الابتداء
 بما بعده:

عرف الإمام ابن الجزري الوقف الحسن بن «وهو الذي يحسن الوقف عليه؛ لأنه كلام حسن مفيد، ولا يحسن الابتداء بما بعده؛ لتعلقه به لفظاً ومعنى »(٥). وهذا التعريف هو أيضاً تعريف الوقف الحسن عند الأئمة: أبي

ص٥١ ه. وينظر: الإيضاح في القراءات للأندرابي: ص١٣٥.

<sup>(</sup>١) ينظر: المكتفئ في الوقف والابتدا: ص١٣٨ - ١٣٩، نظام الأداء في الوقف والابتداء: ص٢٨، جمال القراء: ٢/ ٥٦٣. وينظر أيضاً: نهاية القول المفيد في علم التجويد للجريسي: ص١٥٣.

<sup>(</sup>٢) المكتفىٰ في الوقف والابتدا: ص١٣٨-١٣٩، وينظر: إيجاز البيان: ص٥١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المكتفىٰ في الوقف والابتدا: ص٥٤١.

<sup>(</sup>٤) البرهان في علوم القرآن: ١/ ٣٥٠.

<sup>(</sup>٥) التمهيد في علم التجويد: ص١٨٦. وينظر: النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٨٨.



بكر بن الأنباري (ت٣٢٨هـ)، وأبي عمرو الداني (ت٤٤٤هـ)، وابن الطحان (ت٢٥هـ)، ولداني (ت٤٤٠هـ)، وأحمد وعلم الدين السخاوي (ت٣٤٣هـ)، وأحمد ابن محمد الأشموني (ت في ق١١هـ)(١)، إلا أنه عند ابن الأنباري والأشموني في التطبيق (الفرش) مما يحسن الوقف عليه ويحسن الابتداء بما بعده(٢).

وإنما اقتصرت على ذكر اختياره في تعريف الوقف الحسن دون التام والكافي؛ لأن التام والكافي يكاد يُتفق على تعريفهما، بخلاف الحسن، فإنه عند أحمد بن محمد ابن أوس (ت٤٣٣هـ)، وأبي جعفر النحاس (ت٨٣٣هـ)، وأبي محمد مكي (ت٤٣٧هـ)، وأبي محمد العماني (ت نحو: ٢٥٠هـ)، وأبي القاسم الهذلي (ت٢٥٠هـ)، وعلى بن أحمد القاسم الهذلي (ت٢٥٠هـ)، وعلى بن أحمد القاسم الهذلي (ت٢٥٠هـ)، وعلى بن أحمد

ابن الغزال (ت١٦٥هـ)، وأبي سعيد محمد ابن محمد بن خليفة (ت٤٤٥هـ)، وأبي العلاء الهمذاني العطار (ت٢٩٥هـ)، وموفق الدين الكواشي (ت٠٨٨هـ): مما يحسن الوقف عليه ويحسن الابتداء بما بعده، بل هو عند العماني والهذلي والكواشي أعلىٰ رتبة من الكافي وأقل من التام (٣٠).

يقول العماني: «وهي خمس مراتب، فأعلاها رتبة هي: التام، ثم الحسن، ثم الكافي، ثم الصالح، ثم المفهوم... والحسن والكافي يتقاربان، والتمام فوقهما، والحسن يقارب التمام...»(٤).

ويقول الغزال: «فالوقف الحسن: ما صح الوقف على الكلمة، وساغ الابتداء بما بعدها، غير أن ما بعد الموقوف عليه مع ما قبله

<sup>(</sup>١) ينظر: إيضاح الوقف والابتداء: ص٠٥٠، المكتفيٰ في الوقف والابتدا: ص١٤٥، نظام الأداء في الوقف والابتداء: ص٥٤، جمال القراء: ٢/ ٨٤٤، منار الهدئ في الوقف والابتدا: ص١٠-١١.

<sup>(</sup>٢) يقول ابن الأنباري (الإيضاح: ٢/ ٦٩١): ﴿ وَيُذَهِبُ غَيَظَ قُلُوبِهِمُ ﴾ [التوبة: ١٥] وقف حسن، ثم تبتدئ ﴿ وَيَتُوبُ اللّهُ ﴾ بالرفع». يقول العماني (المرشد: ١/ ٦٩١): ﴿ وَكانَ ابن الأنباري يعبر بالحسن عما وسمه أبو حاتم بالكافي،... وما أظنه أراد الا مخالفة أبي حاتم في العبارة فقط، ومقصوده بالحسن: هو أن الوقف في درجة تقصر عن التمام، كقصد أبي حاتم بالكافي أنه درجة دون الدرجة العليا». ويقول الأشموني (منار الهدئ: ص١٣٨): ﴿ إِنّي عَكُولُ ﴾ [الأنعام: ١٣٥] حسن؛ لأن (سوف) للتهديد، فيبتدأ بها الكلام؛ لأنها لتأكيد الواقع». وينظر: ص١٠٧ و ١٢٧ و ١٧٩٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الوقف والابتداء لابن أوس: ص٤-٥، القطع والائتناف: ص١٢٧ و ١٣٥، الهداية لمكي: ٢/ ٢٦٥٦، المرشد في الوقف والابتداء: ١/ ١٨- ١٤، الوقف والابتداء للغزال: ١/ ١٣٤، وقف القرآن العظيم لابن خليفة: ص٥، الهادي إلى معرفة المقاطع والمبادي: ص٥- ٢، تفسير الكواشي (التلخيص): ١/ ١٣٢.

<sup>(</sup>٤) المرشد في الوقف والابتداء: ١/ ١٢ - ١٤.



كلام واحد من طريق المعنى، كقوله: ﴿ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ ﴾ [البقرة: ٧] الوقف عليه حسن، والابتداء بما بعده كذلك»(١).

٣ - اختياره بأن الوقف على رؤوس الآي سُنةٌ، وإن تعلقت بما بعدها:

يقول الإمام ابن الجزري في منظومته (طيبة النشر)(٢):

٩٧ - قِفْ وَابْتَدِئْ، وَإِنْ بِلَفْظٍ فَحَسَنْ فَقِفْ وَلاَتَبْدَا سِوَىٰ الْآيِ يُسَنّ

يقول: ﴿ الرَّحْمُنِ الرَّحِبُ ﴿ مَلِكِ يَوْمِ الدِّيبِ ﴾ [الفاتحة:٣-٤]). رواه أبو داود ساكتاً عليه، والترمذي وأحمد وأبو عبيد وغيرهم، وهو حديث حسن، وسنده صحيح. ولذلك عد بعضهم الوقف على رؤوس الآي في ذلك سُنّة، وقال أبو عمرو: (وهو أحب إلي). واختاره أيضاً البيهقي في (شعب الإيمان)، وغيره من العلماء، وقالوا: الأفضل الوقف على رؤوس الآيات وإن تعلقت بما بعدها، قالوا: واتباع هدى رسول الله على وسنته أولى (").

وهو بهذا الاختيار يوافق أيضاً الإمامين: أبا عمرو الداني (ت٤٤٤هـ)، وأبا عبد الله القرطبي المفسر (ت٧١٦هـ). وهو أيضاً ظاهر اختيار علم الدين السخاوي (ت٦٤٣هـ).

يقول الإمام الداني عند كلامه عن الوقف الحسن: «ومما ينبغي له أن يقطع عليه رؤوس الآي؛ لأنهن في أنفسهن مقاطع، وأكثر ما يوجدُ التامُّ فيهن؛ لاقتضائهن تمامَ الجُمل، واستيفاء أكثرهن انقضاء القصص. وقد كان جماعة من الأئمة السالفين والقراء الماضين

<sup>(</sup>١) الوقف والابتداء للغزال: ١/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٢) رقم البيت من (الطيبة): ٩٧، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٣) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٨٨ - ٥٨٩. وينظر: التمهيد في علم التجويد: ص١٨٦ -١٨٧.



يستحبون القطع عليهن وإن تعلق كلام بعضهن ببعض؛ لما ذكرناه من كونهن مقاطع ولسن بمشتبهاتٍ لما كان من الكلام التام في أنفسهن دون نهاياتهن. حدثنا فارس بن أحمد المقرئ، قال: حدثنا جعفر بن محمد الدقاق، قال: حدثنا عمر بن يوسف، قال: حدثنا الحسين بن شيرك، قال: أخبرنا أبو حمدون، قال: حدثنا اليزيدي عن أبي عمرو: أنه كان يسكت على اليزيدي رأس كل آية، وكان يقول: إنه أحب إلى إذا كان رأس آية أن يُسـكت عندها. وقد وردت السُّـنَّةُ أيضاً بذلك عن رسول الله عليه عند استعماله التقطيع... عن أم سلمة: (أن النبي عَلَيْكَ كان إذا قرأ قطُّع قراءته آية آيةً يقول: ﴿ بِنعِ اللَّهِ الرَّمْنَ الرَحِيهِ ﴾ ثم يقف، ثم يقول: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ ثم يقف، ثم يقول: ﴿ الزَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ٣ مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾). ولهذا الحديث طرُقُ كثيرة، وهو أصلٌ في هذا الباب»(١).

ويقول الإمام السخاوي: "إلَّا أن الحَسَن إذا كان رأس آية نحو: ﴿ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢] فإنهم أجازوا الابتداء بما بعده وإن تعلق بما قبله في اللفظ والمعنى؛ لحديث

أم سلمة: (ثم يقول: ﴿ الرَّحْمَانِ الرَّحِيمِ ﴾، ثم يقف، ثم يقول: ﴿ مَلِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾). وحكى اليزيدي عن أبى عمرو: أنه كان يسكت على رؤوس الآي، ويقول: إنه أحبّ إلىّ  $(Y)^{(Y)}$ . وقد قال قبل هذا الكلام: «وأجاز جماعة من القراء الوقف على رؤوس الآي؛ عملاً بالحديث، فيقولون: ﴿ ٱلْحَمْدُ بِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾، ثم يقولون: ﴿ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾. وهو مذهب يؤيده الحديث والمعنى؛ أما الحديث فقد ذكر، وأما المعنى: فإن هذه الفواصل إنما أنزل القرآن ما ليو قف عليها، وتقابل أختها، وإلَّا فما المراد بها؟! ألا ترى أن ﴿ بِمُصَيْطِي ﴾ [الغاشية: ٢٦] تقابل ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ ﴾ [الغاشية: ٢١]، وكذلك ﴿ ٱلْأَكْبَرُ ﴾ [الغاشية: ٢٤] تماثل ﴿ مَن تَوَلَّى وَكَفَر ﴾ [الغاشية: ٢٣]، إلَّا أن من الفواصل ما لا يحسن الوقف عليه، كقوله: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ ﴾ [الماعون:٤]؛ لأن المراد: فويل للساهين عن صلاتهم المرائين فيها، فلا يتم هذا المعنى إلا بالوصل»(٣).

وهو بهذا الاستثناء- أي: من الفواصل ما لا يحسن الوقف عليه- أشار إليه أيضاً ابن

<sup>(</sup>١) المكتفى في الوقف والابتدا: ص ١٤٥-١٤٧.

<sup>(</sup>٢) جمال القراء: ٢/ ٥٦٤.

<sup>(</sup>٣) جمال القراء: ٢/ ٥٥٣.



الجزري، فمنع الوقف على قوله: ﴿ فَوَيْلُ اللَّهُ عَلَىٰ قوله: ﴿ فَوَيْلُ اللَّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَاللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

ويقول الإمام القرطبي بعد استشهاده بحديث أم سلمة رضي الله عنها: «فالقياسُ على ذلك: ألَّا يَمتنعَ الوقفُ عند أُعجاز الآيات، سواء كان الكلام يَتمُّ، والغرض ينتهي، أو لا يَتمُّ، ولا ينتهي. وأيضاً فإن الفواصل علية وزينة للكلام المنظوم، ولو لاها لم يتبين المنظوم من المنظوم، ولا خفاء أن الكلام المنظوم من المنظوم أحسن، فثبت بذلك أن الفواصل من المنظوم أحسن، فثبت بذلك أن الفواصل من محاسن المنظوم، فمن أظهر فواصله بالوقوف عليها فقد أبدئ محاسنه، وترك الوقوف يُخفي عليها فقد أبدئ محاسن، ويُشبه المنثور بالمنظوم، وذلك إخلال بحق المقروء» (٢).

لكن تعقب إبراهيم بن عمر الجَعبري (ت٧٣٢هـ)، وأحمد بن محمد القسطلَّاني (ت٣٢٣هـ) الاستدلال بحديث أم سلمة على سُنِّية الوقف على رؤوس الآي: بأنه لا

دلالة فيه على ذلك؛ لأنه إنما قصد به إعلام الفواصل، ثم قال الجعبري: «وجهل قوم هذا المعنى، فسمَّوه (وقف السُّنَّة)؛ إذ لا يُسَنُّ إلا ما فعله تعبُّداً، ولكن هو (وقف البيان)»(٣). أي: بيان الفواصل.

وقال القسطلاني: «وأقول: في استدلالهم بحديث أم سلمة هذا على السُّنِّ يَّة نظرٌ...، فالأظهر أنه عليه الصلاة والسلام إنما كان يقف ليُبيِّ ن للمستمعين رؤوس الآي، ولو لم يكن لهذا لَما وقف على: ﴿ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢]، ولا ﴿ ٱلْحَمِيرِ ﴾ [الفاتحة: ٣]؛ لما في الوقف عليهما من قطع الصفة عن الموصوف، ولا يخفي ما في ذلك... نعم لا ينبغي أن يقال في الوقف على ما ذُكِر في حديثها: إنه قبيح»(٤).

## ٤ - اختياره العَوْد إلى ما قبله عند الوقف على ما لا يتم الكلام عليه:

يقول الإمام ابن الجزري في منظومتيه (المقدمة الجزرية) و(طيبة النشر)(٥):

<sup>(</sup>١) ينظر: التمهيد في علم التجويد: ص١٨٧، النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٩٦.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرطبي: ٢٠/ ٢٠٠. وينظر: التحرير والتنوير: ١/ ٧٦.

<sup>(</sup>٣) وصف الاهتداء: ص١١٤.

<sup>(</sup>٤) لطائف الإشارات لفنون القراءات: ٢/ ٥٠٣-٥٠٣.

<sup>(</sup>٥) رقم البيت من (المقدمة): ٧٧، ص١٩، ورقم البيت من (الطيبة): ٩٨، ص٣٧.



## وَغَيْرُ مَا تَكَم: قَبِيحٌ، وَلَهُ يُوقَفُ مُضْطَرّاً، وَيُبْدَا قَبْلَهُ

ويقول في (النشر): «فإنه حيث اضطر القارئ إلى الوقف على شيء من ذلك، باعتبار قطع نفس أو نحوه؛ من تعليم أو اختبار، على الوقف بلا خلاف عند أحد منهم، ثم يعتمد في الابتداء ما تقدم من العَود إلى ما قبل في يعتمد في الابتداء ما تقدم من العَود إلى ما قبل في يعتمد في الابتداء ما تقدم من العَود إلى ما قبل الوقف القبيح) نبه عند العَوْد إلى ما قبله بأن لا يبتدأ بما كان بشعا، حيث قال: «وكذلك عند انقطاع النّفس، على ما لا يوقف عليه إذا رجع إلى ما قبله، فإن كان بشعاً لا يُبتدأ به، مثل الوقف عند انقطاع النّفس على: ﴿ عُزَيْرٌ ﴾، مثل الوقف عند انقطاع النّفس على: ﴿ عُزَيْرٌ ﴾، أبن ﴾ ولا ب: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ ﴾ أبنُ ﴾، بل ب: ﴿ وقَالَتِ ٱلْيَهُودُ ﴾ التوبة: ٣٠]، فقس على هذه الأمثلة ما شاكلها»(٢).

وإلى مِثْل هذا التنبيه سبقه الإمام علم الدين السخاوي، حيث يقول: «وكذلك عند انقطاع النفس على ما لا يوقف عليه إذا احتجت أن

تصله بما قبله فاحترز في الرجوع إلى ما قبله أن تكون مُبتدِئًا بما لا يحسن، مثل أن ينقطع النَّفَس على قولك: ﴿ عُرَيْرٌ أَبَنُ ﴾ [التوبة: ٣٠]، فققول في وصله بما قبله: ﴿ عُرَيْرٌ أَبَنُ اللّهِ ﴾، فتقول في وصله بما قبله: ﴿ عُرَيْرٌ أَبَنُ اللّهِ ﴾، تقدم لوصل الكلام، فيقول: ﴿ إِنَّ اللّهَ هُو المَسِيحُ ﴾ تقدم لوصل الكلام، فيقول: ﴿ إِنَّ اللّهَ هُو المَسِيحُ ﴾ [المائدة: ١٨١]، ﴿ إِنَّ الله عز وجل، فهذا مثال يقاس عليه ﴾ (٣). إلا أن السخاوي يرئ الابتداء بما لا يحسن إن كان العود مما يفسد المعنى، عقول: ﴿ وقد يكون الوقف لبيان المعنى، كقوله عز وجل: ﴿ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمُ ﴾ كقوله عز وجل: ﴿ يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ وَإِيَّاكُمُ ﴾ بما بعده لبيان المعنى؛ لئلا يتوهم أن (إياكم) بمعنى التحذير » (أ).

وما اختاره الإمام ابن الجزري في مسألة (العَود إلى ما قبله) فإنه موافق لما اختاره الأئمة: أبو حاتم السجستاني (ت٥٥ هـ)، وأبو عمرو الداني (ت٤٤٤هـ)، ومحمد بن طيفور السجاوندي (ت٥٦٠هـ).

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٥٩٨ - ٥٩٨.

<sup>(</sup>٢) التمهيد في علم التجويد: ص١٨٨.

<sup>(</sup>٣) جمال القراء: ٢/ ٥٦٥.

<sup>(</sup>٤) جمال القراء: ٢/ ٥٧١.



فلا حرج عليه»(٢).

ثم قال الداني أيضاً: «وأقبح من هذا النوع الوقف علىٰ قوله: ﴿ لَّقَدُ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ ٱلَّذِينَ قَالُواً ﴾ [آل عمران: ١٨١]، و﴿ لَّقَدُ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُواً ﴾ [المائدة:١٧، ٧٢]، ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ ﴾ [المائدة: ٦٤، التوبة: ٣٠]، ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّصَدَرَى ﴾ [التوبة: ٣٠]، و﴿ فَأَعَبُدُونِ الأنبياء:٢٥-٢٦]، و﴿ مِّنَ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ ﴾ [الصافات:١٥١]... والابتداء بما بعد ذلك من قوله: ﴿ إِنَّ أُلَّهَ فَقِيرٌ ﴾ [آل عمران:١٨١]، و﴿ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَمَ ﴾ [المائدة:١٧، ٧٢]، و ﴿ إِنَّ اللَّهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ ﴾ [المائدة: ٧٣]، و﴿ يَدُ اللَّهِ مَغَلُولَةً ﴾ [المائدة: ٦٤]، و﴿ عُـزَيْرٌ أَبْنُ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣٠]، و﴿ ٱلْمَسِيحُ أَبْنُ ٱللَّهِ ﴾ [التوبة: ٣٠]، و﴿ أَتَّخَذَ ٱلرَّحْمَنُ وَلَدًا ﴾ [الأنبياء:٢٦]، و﴿ وَلَدَ ٱللَّهُ ﴾ [الصافات:١٥٢]... لأن المعنى يستحيل بفصل ذلك مما قبله، ومثله في القبح الوقف على قوله: ﴿ فَبُهُتَ ٱلَّذِي كَفَرُّ وَٱللَّهُ ﴾ [البقرة:٢٥٨]، و﴿ لِلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ مَثَلُ ٱلسَّوْءِ ۖ وَلِلَّهِ ﴾ [النحل: ٦٠]... فمن انقطع نفَسُه علىٰ ذلك يقول الأندرابي (ت ١٤٧هـ) ناقلاً قول أبي حاتم: «... قال: أخبرنا أبو حاتم سهل ابن محمد بن عثمان البصري المعروف بالسجستاني، قال: من المقاطع الوقف التام، والوقف المفهوم وهو الكافي، والوقف الصالح وهو الحسن... قال: ولا يتمكن القارئ وإن كان طويل النفس أن يقف على تمام الكلام، ولا على الكافي في كل مكان، ولكن يتوخى ولا على الكافي في كل مكان، ولكن يتوخى العسن المفهوم ويتجنب الناقص القبيح، فإن انقطع نقسه عند كلمة ناقصة أو وحشية الوقف أو المبتدأ، نحو قوله: ﴿ عِندَ ٱلرَّمْنَ عَهَدًا أَو المبتدأ، نحو قوله: ﴿ عِندَ ٱلرَّمْنَ عَهَدًا فقال: ﴿ وَقَالُوا اللهِ مَن يحسن (١٠).

ويقول الإمام الداني: «واعلم أن الوقف القبيح: هو الذي لا يُعرف المراد منه، وذلك نحو الوقف على قوله: ﴿ بِنَوْ الفاتحة: ٤]... و﴿ مَلِكِ ﴾ [الفاتحة: ٤]... وهذا يسمى (وقف الضرورة)، لتمكن انقطاع النَّفَ س عنده. والجُلَّة من القراء وأهل الأداء ينهون عن الوقف على هذا الضرب، وينكرونه، ويستحبون لمن انقطع نفسه عليه أن يرجع إلى ما قبله حتى يصله بما بعده، فإن لم يفعل ذلك

<sup>(</sup>١) الإيضاح في القراءات: ص١٣٥.

<sup>(</sup>٢) المكتفىٰ في الوقف والابتدا: ص١٤٨.



وجب عليه أن يرجع إلى ما قبله، ويصل الكلام بعضه ببعض. فإن لم يفعل أثم وكان ذلك من الخطأ العظيم، الذي لو تعمده متعمد لخرج بذلك من دين الإسلام، لإفراده من القرآن ما هو متعلق بما قبله أو بما بعده، وكون إفراد ذلك افتراء على الله عز وجل، وجهلاً به»(۱).

ويقول السجاوندي: «و(المرخص ضرورة): ما لا يستغني ما بعده عما قبله، كنه يرخص الوقف ضرورة انقطاع النَّفَس لكنه يرخص الوقف ضرورة انقطاع النَّفَس لطول الكلام، ولا يلزمه الوصل بالعَود؛ لأن ما بعده جملة مفهومة»(٢). وذكر في موضع آخر وقفاً مرخصاً لضرورة وذكر بأن الأولى الوصل أو العَود، فقال: «﴿ مِن كُلِّ دَابَتَةٍ ﴾ البقرة: ١٦٤] ص؛ ضرورة طول الآية، وإلا فاسم ﴿ إِنَّ ﴾: ﴿ لَاَينَتِ ﴾، والجار وما يتصل به معترض، والأولى الوصل أو الرجوع [والعود معترض، والأولى الوصل أو الرجوع [والعود إلى ما قبله بالتكرار عند انقطاع النَّفَس]»(٣).

وذكر الجعبري بأنه إذا وقف على مختار ابتدأ بما بعده، وكذا علىٰ ناقص- وهو الذي لم

تنعقد أجزاؤه، أو لم تتم-، أو عاد إليه جوازاً، أو ندباً للداني، وأما الصور القبيحة الموهمة، فذكر بأن الشنبوذي (ت٣٣٨هـ) والداني فذكر بأن الشنبوذي (ت٣٣٨هـ) والداني إليه...). ثم قال الجعبري: «وإن ثبت عن النبي إليه...). ثم قال الجعبري: «وإن ثبت عن النبي بالجواز، فنحو: ﴿إِنِّ أَنَا رَبُّكَ ﴾ [طه: ١٢]، وكذا قال حمزة: ﴿إِنِّ أَنَا الله ﴾ [طه: ١٤]، وكذا قال حمزة: كلام الله تعالى، لا مخبر عن نفسه، والاحتياط العَود» (أ).

وذهب الإمامان علي بن أحمد بن الغزال (ت١٦٥ه)، وأبو عبد الله القرطبي (ت٢٧٦ه) إلى أنه إذا انقطع نفسه على ما لا يحسن الابتداء بما بعده فإنه يستأنف منه، ولا يعود بالوصل إلى ما قبله.

يقول الإمام الغزال: "وعلى القارئ في التلاوة مُراعاة إتمام الحالين، أعني: الوقف والاستئناف، فإن تعذر الجمع بينهما

<sup>(</sup>١) المكتفىٰ في الوقف والابتدا: ص١٤٩-١٥٠. وينظر: ص١٥٢-١٥٣. وينظر: نظام الأداء: ص٥٦-٥٧.

<sup>(</sup>٢) الوقف والابتداء للسجاوندي: ص١١٢.

<sup>(</sup>٣) الوقف والابتداء للسجاوندي: ص١١٢. ما بين المعقوفين ساقط من تحقيق درويش للكتاب، ومثبت في تحقيق العيدي (علل الوقوف: ٢٦٣/ ٢٦٤)، وأشار إلى أن هذه الزيادة مثبتة في بعض النسخ. وهو كما قال.

<sup>(</sup>٤) وصف الاهتداء: ص ١٣٧.



فعليه بإتمام المقاطع؛ لأنها أسبق الحالين وأمكن في القرآن، ألا ترئ أن قوله عز وجل: هر بنسم آلله في القرآن، ألا ترئ أن قوله عز وجل: هر بنسم آلله في الفاتحة: ١] تام، والابتداء بقوله: هم آلرَّحُمْنِ في وقفه ابتدأ من حيث انتهى إليه؛ لأنه لا يمكن الارتحال إلا من المنزل، إلا أن يكون وقفه في بعض الكلمة فإنه يعيدها، وكذا يعمل بالكلمتين اللتين جُعلتا كلمة واحدة؛ لئلا يخالف رسم الكتاب»(١).

ويقول أيضا: «وأما شبه المحال: فهو أن يقف على قوله: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ ﴾ أن يقف على قوله: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ ﴾ [التوبة: ٣٠]، شم يبتدئ: ﴿ عُزَيْرٌ ابْنُ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٣٠]، وكذا قوله: ﴿ لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا ﴾ [المائدة: ٣٧] الوقف على: ﴿ قَالُوا ﴾ مستنكر جدّاً، والابتداء بقوله: ﴿ إِنَ اللّهُ مُلْكُثُةٍ ﴾ [المائدة: ٣٧] كذلك. فإن وقف مضطراً على مثل هذا وابتدأ بما بعده غير متجانف لإثم ولا مُعتقد له لم يكن عليه وزر؛ متجانف لإثم ولا مُعتقد له لم يكن عليه وزر؛ لأنه وإن وقف فهو ينوي ما قبله، وهو حكاية قول الكفار نزل الوحي به، لا يخرج عن كلام الله سبحانه وتعالى بوقف القارئ أو بوصله،

غير أن الاحتراز عن نحو هذا أحسن وأولى. فأما إذا اعتقد وقصد التحريف فهو مؤاخذ بقصده، والوقف والوصل لا ينفعانه إن كان في نية تحريف، ولا يضرانه إن كان في نية تلاوة»(٢).

ويقول الإمام القرطبي: «فأما الوقف عند انقطاع النفس فلا خلاف فيه، ولا تُعِد ما قبله إذا اعتراك ذلك، ولكن ابدأ من حيثُ وقف بك نفسُك. هذا رأيي فيه، ولا دليل على ما قالوه، بحال، ولكني أعتمد الوقف على التمام، كراهية الخروج عنهم»(٣).

# اختياره القول بالتفصيل في الوقف على (كلا):

يقول الإمام ابن الجزري بعد نقله لأقوال النحاة والقراء في معنى (كلا): «ثم إن علماءنا اختلفوا في الوقف عليها، فكان بعضهم يجيز الوقف عليها مطلقاً، وبه قرأت على شيخنا أمين الدين عبد الوهاب الشهير بابن السلار، ومنهم من منع الوقف عليها مطلقاً، وهو اختيار شيخنا سيف الدين بن الجندي. ومنهم من فوقف على بعضها لمعنى، ومنع الوقف

<sup>(</sup>١) الوقف والابتداء للغزال: ١٣٦/١.

<sup>(</sup>٢) الوقف والابتداء للغزال: ١/ ١٣٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي: ٢٠٦/٢٠.



على بعضها لمعنى آخر، وهو اختيار عامة أهل الأداء كمكي، وعثمان بن سعيد، وغيرهما، وبه قرأت على بقية شيوخي. فمن وقف عليها كلها كانت عنده بمعنى: الردع والزجر، أي: ليس الأمر كذلك، فهو رد للأول... ومن منع الوقف عليها واختار الابتداء بها مطلقاً كانت عنده بمعنى: (ألا) التي للتنبيه، يفتتح بها الكلام، كقوله تعالى: ﴿ أَلا إِنّهُمْ يَنْوُنَ صُدُورَهُمُ لِلسِّتَخْفُوا مِنْ فَسِّل كانت عنده في مكان بمعنى: (ألا)، وفي مكان بمعنى: (ألا)، وفي مكان بمعنى: (ألا)، وفي مكان بمعنى: (ألا)، وفي مكان بمعنى: (ألا)، والزجر. وسأبين ذلك موضعاً موضعاً إن شاء والزجر. وسأبين ذلك موضعاً موضعاً إن شاء الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله تعالىٰ الله الله تعالىٰ الله الله تعالىٰ الله الله تعالىٰ الله تعلىٰ الله الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله تعلىٰ الله الله تعلىٰ اله تعلىٰ الله تعلىٰ اله تعلىٰ اله تعلىٰ ال

وكان القول الثالث القائل بالتفصيل الذي هو اختيار عامة أهل الأداء هو اختيار الإمام ابن الجزري؛ فإنه قد أجاز في بعض المواضع الوجهين: إما الوقف عليها على معنىٰ الردع والزجر، أو الابتداء بها علىٰ معنىٰ (ألاً)، أو بمعنىٰ (ألاً) و(حقّاً)، وفي بعضها منع الوقف عليها واقتصر علىٰ جواز الابتداء بها علىٰ معنىٰ (ألاً) أو (حقّاً). فالمواضع التي رأىٰ أنه لا يوقف عليها، وإنما يحسن الابتداء أنه لا يوقف عليها، وإنما يحسن الابتداء

ها عددها (۱۸) موضعاً، وهي: في المدثر موضعان: ﴿ وَمَا هِيَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ (اللَّهُ كَلَّا وَٱلْقَمَرِ ﴾، ﴿ بَلِ لَا يَخَافُونَ ٱلْآخِرَةَ ﴿ وَاللَّهِ كُلَّ اللَّهِ عَلَّا اللَّهِ اللَّهِ عَلَا اللَّهُ إِنَّهُ تَذْكِرَةٌ ﴾. وفي القيامة ثلاثة مواضع: ﴿ أَيْنَ ٱلْمُفَرُّ اللَّهُ كُلَّا لَا وَزَرَ ﴾، ﴿ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُۥ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ الل كَلَّابُل يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَة ﴾، ﴿ تَظُنُّ أَن يُفْعَل بِهَا فَاقِرَهُ ﴿ كَالَّا اللَّهِ اللَّهِ ا إِذَا بَلَغَتِ ٱلتَّرَاقِ ﴾. وفي النبأ موضعان: ﴿ ٱلَّذِي هُمْ فِيهِ مُغْلِلْفُونَ اللَّ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ اللَّهُ ثُمَّ كُلَّا سَيَعْلَمُونَ ﴾. وفي عبس موضع: ﴿ ثُمَّ إِذَا شَآءَ أَنشَرَهُۥ ١٠٠٠ كُلَّا لَمَّا يَقْضِ مَا أَمَرُهُ ﴾. وفي الانفطار موضع: ﴿ فِي أَي صُورَةٍ مَّا شَآهَ رَكَّبَكَ ۞ كَلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِٱلدِّينِ ﴾. وفي المطففين ثلاثة مواضع: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلنَّاسُ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ كَلَّا إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَّارِ لَفِي سِجِّينِ ﴾، ﴿ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ اللَّهِ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن زَّبِّهِمْ يَوْمَيِذٍ لَّحْجُوبُونَ ﴾، ﴿ ثُمَّ مُقَالُ هَذَا ٱلَّذِي كُنتُم بِدِهُ تُكَذِّبُونَ اللهُ كَلَّا إِنَّ كِنْبَ ٱلْأَبْرَارِ لَفِي عِلِّيتِينَ ﴾. وفي العلق ثلاثة مواضع: ﴿ عَلَمَ ٱلْإِنسَانَ مَا لَوْ يَعْلَمُ ۗ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَيْطُغَيَ ﴾، ﴿ أَلَوْ يَعْلَمُ بِأَنَّ ٱللَّهَ يَرَىٰ ﴿ لَا كَلَّا لَهِن لَوْ بَنتهِ لَنسَفَعًا بِٱلنَّاصِيَةِ ﴾، ﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيهُ، ﴿ اللَّهُ سَنَدُعُ ٱلزَّبَانِيَةَ ﴿ اللَّهُ النَّاسِيَةِ اللهِ اللَّهُ كُلَّا لَا نُطِعُهُ ۗ وَأَسْجُدُ وَأَقْرَب ﴾. وفي التكاثر ثلاثة مواضع: ﴿ حَتَّىٰ زُرْتُمُ ٱلْمَقَابِرُ اللَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ 👣 ثُمَّ كَلَّا سَوْفَ تَعْلَمُونَ 🕛 كَلَّا لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ ٱلْيَقِينِ ﴾. إلا أن ثاني موضع النبأ

<sup>(</sup>١) التمهيد في علم التجويد: ص١٩١-١٩٢.



والتكاثر ﴿ ثُمَّ كُلًا ﴾ المقصود بالابتداء بها: الابتداء بـ أَنَّمَ ﴾ مع ﴿ كُلًا ﴾.

وبقية المواضع أجاز فيها الوجهين -مع الميل في أغلبها إلى اختيار الوقف مع جواز الابتداء-، وهي المتبقية، وعددها (١٥) موضعا: موضعان في مريم [٧٩، ٨٢]، وموضع في المؤمنون [٠٠١]، وموضعان في الشعراء [٥١، ٢٦]، وموضع في سبأ [٢٧]، وموضعان في المعارج [٥١، ٣٩]، وموضعان في المدثر [٦١، ٣٥]، وموضع في عبس [١١]، وموضع في عبس [١١]، وموضع في المحدثر [١١]، وموضع في المحدث في المطففين [١٤]، وموضع في اللهمرة [٤]، وموضع في اللهمرة [٤]، وموضعي الشعراء ﴿ قَالَ كَلّا ﴾ المقصود بالابتداء بها الابتداء بـ﴿ قَالَ كَلّا ﴾ المقصود القول(١٠).

وهو بهذا الاختيار في هذه المواضع الـ (٣٣) موافق لرأي الإمامين: أبي محمد مكي (٣٧٤هـ)، وأبي عمرو الداني (٣٤٤هـ)، ولا يوجد خلاف ظاهر مؤثر بينهم إلا في موضعين: الموضع الأول من عبس [١١]،

والموضع الثاني من الفجر[٢١]، فإن الإمام مكي ذهب إلى أنه لا يحسن الوقف عليها في هذين الموضعين، ويحسن الابتداء بها. وما منعه هؤ لاء الأئمة من الوقف عليها أجاز بعضهم الوقف على بعضها، كما نقله الإمام مكي عنهم (٢).

# ٦ - اختياره القول بالتفصيل في الوقف على (بلي):

يقول الإمام ابن الجزري في كلامه على (بلي): «وقد اختلف النحويون والقراء في الوقف عليها في مواضع، وأنا أذكر ما يختار من ذاك، مع ذكري جملة ما ورد منها في القرآن الكريم موضعاً موضعاً. اعلم أن جملة ما في القرآن من لفظ (بلي) اثنان وعشرون موضعاً، في ست عشرة سورة. فمن القراء من يمنع الابتداء بها مطلقاً؛ لأنها جواب لما قبلها، وهذا مذهب نافع بن أبي نعيم وغيره. ومنهم من يختار الابتداء بها مطلقاً، وهذا غريب لا معرفه، وهو ضعيف؛ لأن الاستفهام متعلق بما هو جواب له كجواب الشرط ونحوه. ومنهم من لا يقف عليها ولا يبتدئ بها، بل يصل»(۳).

<sup>(</sup>١) ينظر: التمهيد في علم التجويد: ص١٩٢-١٩٧.

<sup>(</sup>٢) ينظر: الوقف علىٰ (كلا) و(بليٰ) لمكي: ص٥٣-٦٩، إيجاز البيان للداني: ٦٥-٦٦.

<sup>(</sup>٣) التمهيد في علم التجويد: ص١٩٨-١٩٩.



ثم فصل مواضعها ناقلاً أقوال العلماء في الوقف عليها، ولم ينص علىٰ منع الوقف عليها إلا في موضعين، وهما: ﴿ أَلَيْسَ هَٰذَا إِلَّحَقِّ قَالُواْ بَكِنَ وَرَبِّنَا ﴾ [الأنعام: ٣٠، الأحقاف: ٣٤]، فذكر بأن الوقف على: ﴿ وَرَبِّنَا ﴾، وأنه لا يوقف علىٰ (بليٰ) هنا، ولا يبتدأ بها؛ لأنها والقسم بعدها جواب الاستفهام الداخل علىٰ النفي في: ﴿ أَلَيْسَ هَٰذَا بِٱلْحَقِّ ﴾. وأما بقية المواضع فإنه إما أن يحكم على الوقف عليها، أو ينقل أقوال العلماء القائلين بالوقف عليها، كنافع والزجاج وابن الأنباري ومكى والداني والسخاوي. فكان اختياره هـو القول بالتفصيل لا الوقف مطلقاً ولا المنع مطلقًا، والقول بالتفصيل هو أيضًا اختيار الإمام مكي والداني والسخاوي وغيرهم على اختلاف بينهم فيما يوقف وما يمنع.

ومن أحسن من تكلم فيها وفصلها الإمام مكي، وخلاصة مذهبه: الوقف على (بلي)، إلا في سبعة مواضع فلا وقف عليها: وهي ما ورد بعدها القسم: ﴿ قَالُوا بَكَى وَرَبِّنَا ﴾ [الأنعام: ٣٠، الأحقاف: ٣٤]، ﴿ قُلُ بَكَى وَرَبِّنَا ﴾ [سبأ:٣،

التغابن: ٧]. وما كان الفعل المضمر بعدها قد ظهر: ﴿ بَكِنَ قَدْ جَآءَتُكَ ءَايَنِي ﴾ [الزمر: ٥٩]، وها كان و ﴿ قَالُواْ بَكِنَ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ ﴾ [الملك: ٩]. وما كان بعدها الحال: ﴿ بَكِنَ قَدِرِينَ عَلَىٰ أَن نُشُوِّى بَنَانَهُۥ ﴾ القيامة: ٤](١).

ويقول الإمام الداني: «والوقف على قوله: ﴿ بَكَىٰ ﴾ كاف في جميع القرآن؛ لأنه رد للنفي اللذي تقدمه، هذا ما لم يتصل به قسم، كقوله: ﴿ قَالُوا بَكَىٰ وَرَبِّنَا ﴾ [الأنعام: ٣٠، الأحقاف: ٣٤]، و﴿ قُلُ بَكَىٰ وَرَبِّنَا ﴾ [السبأ: ٣، التغابن: ٧]، فإنه لا يوقف عليه دونه »(١).

وذكر السخاوي بأن الوقف على (بلي) إذا لم يتصل بقسَم جائز، إما تام وإما كاف، وأما ما صحبه القسم: فموضعان لا يوقف فيهما على (بلي)، وهما: ﴿ قَالُواْ بَكَى وَرَبِّنَا ﴾ [الأنعام: ٣٠، الأحقاف: ٣٤]. وموضعان الوقف فيهما على: ﴿ بَكَى ﴾ غير ممتنع، وهو وقف كاف؛ لأنه إنما يتعلق بما قبله في المعنى دون اللفظ، وهما: ﴿ قُلُ بَكِي وَرَبِّ ﴾ [سبأ: ٣، التغابن: ٧] (٣).

<sup>(</sup>١) ينظر: الوقف علىٰ (كلا) و(بليٰ) لمكى: ص٧٨-٨٨.

<sup>(</sup>٢) المكتفئ في الوقف والابتدا: ص١٦٧. وينظر: ص٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) جمال القراء: ٢/ ٥٧٤ - ٥٧٦.



٧ - جوازه الابتداء بجملة الاستدراك (ولكن):

من خلال تتبع الوقوف في كتاب: (التمهيد) و(النشر)، يظهر أن مذهب الإمام ابن الجزري هو جواز الابتداء بجملة الاستدراك: (ولكن)، وإليك ذكر مواضع الاستدراك التي أشار إليها الإمام ابن الجزري:

الموضع الأول: قوله تعالى: ﴿ أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَا وَكَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ١٣]، يقول الإمام ابن الجزري وهو يتكلم عن تفاضل الوقف الكافي في الكفاية: «وأكثر ما يكون التفاضل في رؤوس الآي، نحو: ﴿ أَلاّ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَا وَ كَاف، ﴿ وَلَكِن لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أكفى "().

الموضع الثاني: قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ وَالْمَا وَالْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ وَالْمَا وَالْمَغْرِبِ وَلَاكِنَّ ٱلْبِرِّ مَنْ وَالْمَا يَسِحُةِ وَٱلْمَلَابِكَةِ وَٱلْمَلَابِكَةِ وَٱلْمَلَابِكَةِ وَٱلْمَلَابِكَةِ وَٱلْمِكَنْبِ وَٱلْبَيْتِئَنَ ... ﴾ [البقرة: ١٧٧]، يقول: «يغتفر في طول الفواصل، والقصص، والجمل في طول الفواصل، والقصص، والجمل المعترضة، ونحو ذلك، وفي حالة جمع القراءات، وقراءة التحقيق، والترتيل، ما لا يغتفر في غير ذلك، فربما أجيز الوقف والابتداء يغتفر في غير ذلك، فربما أجيز الوقف والابتداء

لبعض ما ذكر، ولو كان لغير ذلك لم يبح، وهذا الذي يسميه السجاوندي (المرخص ضرورة). ومثّله بقوله تعالىٰ: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بِنَاءً ﴾ [البقرة: ٢٢]، والأحسن تمثيله بنحو: ﴿ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾، وبنحو: ﴿ وَالنِّيتَنَ ﴾ "(٢).

الموضع الرابع: قوله تعالى: ﴿ وَسِيقَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا أَوْهَا اللَّهِ مَا أَوْهَا فَيُرَبِّ مَا أَوْهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمّا أَلَمُ يَأْتِكُمُ رُسُلُ فَيُحِتَ أَبُوبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمّا أَلَمُ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِينَكُم يَتُلُونَ عَلَيْكُمُ عَاينتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ فِينَا مُ يَكُمُ عَاينتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ فِينَا عَلَيْكُمْ عَاينتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ فِينَا عَلَيْكُمْ عَانَا فَالُوا بَلَى وَلَنكِنْ حَقّت كَلِمَةُ كَلِمَةُ عَلَيْمَةً عَلَيْهُ مَا فَالُوا بَلَى وَلَنكِنْ حَقّت كَلِمَة كَلِمَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَلْكِنْ حَقّت كَلِمَةُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيكِنْ حَقّت كَلِمَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّ

<sup>(</sup>١) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٩٣ ٥.

<sup>(</sup>٢) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) التمهيد في علم التجويد: ص١٩٩-٢٠٠.



العَدَابِ عَلَى الكَفِرِينَ ﴾ [الزمر: ٧١]، يقول: 
﴿ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَآءَ يُوْمِكُمُ هَدَأً قَالُواْ بَكَى ﴾ الوقف عليها عند الداني كاف، وعند مكي حسن. وقيل: وقف تام؛ لأنها رد للجحد الذي قبلها. وقال بعضهم: الوقف على: ﴿ اللَّكَفِرِينَ ﴾؛ لأن ﴿ بَكَ ﴾ وما بعدها من قول الكفار، فلا يُقرّق بين بعض القول وبعض. ومن جعل: ﴿ وَلَنكِنْ حَقّتُ ﴾ من قول الملائكة جاز له الوقف عليها»(۱).

الموضع الخامس: قوله تعالى: ﴿ يُنَادُونَهُمُ اللَّمَ نَكُن مّعَكُمُ قَالُوا بَكَي وَلَكِكَكُمُ فَنَاتُمُ أَنفُسَكُمُ وَنَكُن مّعَكُمُ فَنَاتُمُ أَنفُسَكُمُ وَوَفِي وَرَبَصَتُمُ مَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ قَالُوا بَكَى ﴾ وقف الحديد موضع: ﴿ أَلَمْ نَكُن مّعَكُمُ قَالُوا بَكَى ﴾ وقف كاف، لأنها رد»(٢).

والقول بجواز الابتداء بـ(ولكـن) هو رأي

الجمهور(")، وقال أبو عمرو بن الحاجب (ت ٦٤٦هـ) في معرض كلامه حول (إلا) في الاستثناء المنقطع: «ألا ترى إلى جواز الوقف بالإجماع على مثل قوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُظْلِمُ النَّاسَ شَيْعًا ﴾ [يونس: ٤٤]، والابتداء بقوله: ﴿ وَلَكِنَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ويونس: ٤٤]، وإلى الموقف . ﴿ وَلَكِنَ النَّاسَ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ويونس: ٤٤]، وإلى المرابق المؤلمة المؤلم

٨ - اختياره الوقف قبل (ثُمَّ) في بعض
 الأحوال، لا مطلقًا:

يقول الإمام ابن الجزري في (التمهيد): «القول في (ثُمَّ): كان بعض الشيوخ يقف على ما قبلها في جميع القرآن، ويقول: إنها للمهلة والتراخي. قلت: ولا تطرد هذه القاعدة، وإنما تتجه في بعض الأحوال، كقوله تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ خُلَقَنَكُمُ ثُمُّ قُلُنَا ﴾ [الأعراف: ١١]،

<sup>(</sup>١) التمهيد في علم التجويد: ص٢٠٢-٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) التمهيد في علم التجويد: ص٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) وقد تكلمت بالتفصيل حول مذاهب العلماء في الابتداء بـ(ولكن) في بحث بعنوان: (مذاهب العلماء في الابتداء بجملة الاستدراك)، تم نشره في المجلة العلمية لكلية القرآن الكريم للقراءات بطنطا، العدد ٢: ١٤٣٧هه هـ- ٢٠١٦م. فذكرت فيه أكثر من عشرين إماماً يرون الابتداء بـ(ولكن)، فمن الأئمة الذين يرون الابتداء بها: نافع المدني، والأخفش الأوسط، ونصير بن يوسف، ومحمد بن عيسى، وأبو حاتم السجستاني، والقتبي، وأحمد بن جعفر الدينوري، وابن الأنباري، والنحاس، وابن مِقْسَم، والحَوفي، ومكي، والداني، والغزال، والباقولي، وابن خليفة، والعطار، والسخاوي، وابن الحاجب، والنكزاوي، والجعبري، وابن الجزري، والقسطلاني، والهبطي، والأشموني. ومنع الابتداء بها: ابن أوس والسجاوندي. وأما العماني فأجاز الابتداء بها في بعض المواضع، ولكنه أيضاً نص في بعض المواضع بأنه لا يحب الابتداء بها.

<sup>(</sup>٤) أمالي ابن الحاجب: ٢/ ٨٣١.

واختيار الإمام ابن الجزري والسخاوي في

أن (أُسمً) إنما يوقف قبلها في بعض الأحيان،

لا مطلقاً، هو اختيار الجمهور، ولكنهم

ليسوا على مذهب واحدٍ في التفصيل، فما منعا

الوقف عليه قد خالفهما بعضهم في بعضها،

مشلاً: الوقف على قوله: ﴿ أَوَ مَرَّتَيْنِ ﴾

[التوبة: ١٢٦] يقول العماني: ﴿ أَوْ مَرَّتَيِّن }

نص عليه بعضهم، والا أحبه»(٢). وهو كاف عند

الأشموني(٣). والوقف على قوله: ﴿ لِمَن نُرِيدُ ﴾

[الإسراء:١٨] حسن عند الغزال، ومفهوم عند

النكزاوي، وكاف عند الأشموني(٤). والوقف

علىٰ قوله: ﴿ بِمَا كَفَرْثُمْ ﴾ [الإسراء: ٦٩]،

وقوله: ﴿ بِٱلَّذِي ٓ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ ﴾ [الإسراء:٨٦]

جائزان عند الأشموني(٥). وما حكم عليه بأنه

وقف كاف قد خولف في بعضها، فمثلاً: قوله

تعالى: ﴿ وَلَقَدُّ خَلَقَنَكُمْ ثُمَّ صَوَّرُنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَا ﴾

[الأعراف: ١١]، لم أجد أحداً نص على

الوقف قبل ﴿ ثُمُّ ﴾ في هذين الموضعين(٢)، إلا



وكقوله: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِّن طِينِ اللهُ ثُمَّ جَعَلْنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَادٍ مَّكِينِ اللهُ ثُرَّا خَلَقْنَا ... ثُوَّ أَنشَأْنَهُ ﴾ [المؤمنون:١٢-١٤]، وكذا قوله تعالىٰ في الأنعام: ﴿ إِنَّمَا آَمُّهُمْ إِلَى ٱللَّهِ ثُمَّ ﴾ [٥٩]، ﴿ وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزُرَ أُخْرَئَ ثُمَّ ﴾ [١٦٤]، و﴿ ثُمَّ ءَاتَيْنَا مُوسَى ﴾ [١٥٤]، وكذا في آل عمران: ﴿ يُوَلُّوكُمُ ٱلْأَدْبَارَثُمَّ ﴾ [١١١]، هذا كله وقف كاف، متعلق بما بعده من جهة المعنىٰ فقط، والبداءة بـ(ثُـمَّ). وأما قوله تعالىٰ في بـراءة: ﴿ أَوْ مَرَّنَيْنِ ثُمَّ ﴾ [١٢٦]، وفي الإسسراء: ﴿ لِمَن نُرِيدُ ثُمَّ ﴾ [١٨]، و ﴿ بِمَا كَفَرْثُمْ ثُمُّ ﴾ [79]، و﴿ وَضِعْفَ ٱلْمَمَاتِ ثُمَّ ﴾ [٧٥]، و﴿ بِٱلَّذِيُّ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ ثُمَّ ﴾ [٨٦]،كل هذا لا يتعمد الوقف عليه؛ لأنه لا يتم المعنى إلا به، ولا يقع المراد بدونه (١).

وقول الإمام ابن الجزري هذا هو أيضاً قول الإمام السخاوي، بتصرف يسير.

<sup>(</sup>۱) التمهيد في علم التجويد: ص ۲۰۷-۲۰۸.

<sup>(</sup>٢) المرشد في الوقف والابتداء: ٢٠٨/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: منار الهدئ: ص١٧١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الهادي: ص٨٧، الاقتداء في معرفة الوقف والابتداء: ١/ ٩٨٦، منار الهدئ: ٢٢٢.

<sup>(</sup>٥) ينظر: منار الهدئ: ص٢٢٥-٢٢٦.

<sup>(</sup>٦) ينظر: إيضاح الوقف والابتداء: ٢/ ٢٥٢، الوقف والابتداء لابن أوس: ص٣٣، القطع والائتناف: ص٣٣، المكتفئ: ص٢٦٥،



النكراوي والأشموني فإنهما وقف على قوله: ﴿ ثُمُّ صَوَّرُنَكُمُ ﴾؛ فهو مفهوم عند النكزاوي، وجائز عند الأشموني(١).

٩ – اختياره التفريق بين (الوقف)، و(القطع)،و(السكت):

يقول الإمام ابن الجزري في (النشر): «عاشرها: في الفرق بين الوقف، والقطع، والسكت: هذه العبارات جرت عند كثير من المتقدمين مراداً بها الوقف غالباً، ولا يريدون بها غير الوقف إلا مقيدة، وأما عند المتأخرين وغيرهم من المحققين فإن القطع عندهم: عبارة عن قطع القراءة رأساً، فهو كالانتهاء، فالقارئ به كالمعرض عن القراءة، والمنتقل منها إلى حالة أخرى سوى القراءة، كالذي يقطع على حزب، أو ورد، أو عُشر، أو في ركعة ثم يركع، أو نحو ذلك مما يؤذن بانقضاء القراءة والانتقال منها إلى حالة أخرى، وهو الفي يستعاذ بعده للقراءة المستأنفة أدباً، ولا

يكون إلا على رأس آية؛ لأن رؤوس الآي في نفسها مقاطع ... والوقف: عبارة عن قطع الصوت على الكلمة زمناً؛ يتنفس فيه عادة بنيّة استئناف القراءة؛ إما بما يلي الحرف الموقوف عليه أو بما قبله، كما تقدم جوازه في أقسامه الثلاثة، لا بنيّة الإعراض، وتنبغي البسملة معه في فواتح السور كما سيأتي، ويأتي في رؤوس الآي وأوساطها، ولا يأتي في وسط كلمة، ولا في ما اتصل رسماً كما سيأتي، ولا بد من التنفس معه، كما سنوضحه. والسكت: هو عبارة عن من غير تنفس "(۲). ويقول في (طيبة النشر) (۳):

١٠٠ - وَفِيهِمَا رِعَايَةُ الرَّسْمِ اشْتُرِطْ
 وَالْقَطْعُ كَالْوَقْفِ وَبِالْآيِ شُرِطْ
 ١٠١ - وَالسَّكْتُ مِنْ دُونِ تَنَفُّسٍ، وَخُصّ
 بذِيْ اتِّصَالٍ وَانْفِصَالٍ حَيْثُ نُصَّ

فاختار الإمام ابن الجزري في (النشر)، و(طيبة النشر) التفريق بين (القطع)، و(الوقف)،

المرشد في الوقف والابتداء: ٢/ ١٣٢، الوقف والابتداء للغزال: ١/ ٣٢٦، الوقف لابن خليفة: ص٢٢، الوقف والابتداء للسجاوندي: ص٢٠٢، الهادي: ص٥٠، وصف الاهتداء: ص٤٤٢، لطائف الإشارات: ٥/ ٢٢٤٦.

<sup>(</sup>١) ينظر: الاقتداء: ١/ ٦٨٩، منار الهدى: ص١٤٣.

<sup>(</sup>٢) النشر في القراءات العشر: ٣/ ٦١٢- ٦١٦.

<sup>(</sup>٣) رقم الأبيات من (الطيبة): ١٠٠ و ١٠١، ص٣٧.



و(السكت). وأما كتابه (التمهيد) فلم يكن يفرق فيه بين (القطع) و(الوقف)، وكان يغلب عليه استخدام لفظ (القطع)، وهذا كان بداية أمره؛ لأن (التمهيد) ألفه سنة: (٧٦٩هـ)، وأما (النشر) و(الطيبة) فسنة: (٧٩٩هـ).

ونجد لفظ: (القطع) المراد بها الوقف هي المستخدمة غالباً عند الإمامين: أبي جعفر النحاس (ت٣٣٨هـ) في كتابه (القطع والائتناف)، وأبي عمرو الداني في كتابه (إيجاز البيان)، ويقول فيه: «بابُ ذِكرِ معرفة المقاطع والمبادي: اعلم أن علماءنا اختلفوا في تقسيم المقاطع والمبادي، فقال بعضهم: تنقسم ثلاثة أقسام لا غير: تامة، وكافية وقبيحة...»(١).

ولذلك استُخدم لفظ (القطع) في أسماء بعض كتب الوقف والابتداء ك(المقاطع والمبادي) لأبي حاتم السجستاني (ت٥٥٥هـ)، و(القطع والائتناف) لأبي جعفر النحاس (ت٨٣٨هـ)، و(الهادي إلى معرفة المقاطع والمبادي) لأبي العلاء الهمذاني العطار (ت٥٦٩هـ).

#### الخاتمية

وفي ختام هذا البحث أشير إلى أهم النتائج:

الإمام ابن الجزري مؤلفات كثيرة في
 مجال القراءات والتجويد والوقف والابتداء،
 انتفع بها المشتغلون في الإقراء على مر العصور.

7- يعد كتاب (الاهتدا إلى معرفة الوقف والابتدا) للإمام ابن الجزري أعظم مؤلفاته وأجلها في علم الوقف والابتداء؛ حيث تكلم فيه عن مسائل الوقف والابتداء، واستوعب وقوف القرآن سورة سورة. ولكن الكتاب مفقود، ليس له نسخ خطية معروفة.

٣- وللإمام ابن الجزري مؤلفات أخرى اعتنت بعلم الوقف والابتداء، وناقشت أهم مسائله، ومن هذه المؤلفات: (التمهيد في علم التجويد)، و(النشر في القراءات العشر)، و(المقدمة الجزرية)، و(طيبة النشر في القراءات العشر).

٤ حفظ لنا الإمام ابن الجزري كثيراً من
 اختيارات القراء والنحاة والمفسرين في مسائل
 الوقف والابتداء.

<sup>(</sup>١) إيجاز البيان: ص٥٠.



 ٥ - كان للإمام ابن الجزري اختيارات في كثير من مسائل الوقف والابتداء، وهي دالة علىٰ تبحره في هذا العلم.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

## قائمة المصادر والمراجع

- القرآن الكريم برواية حفص عن عاصم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف: ١٤٢٨هـ.

1 - الاقتداء في معرفة الوقف والابتداء، لأبي محمد عبد الله النكزاوي (ت٦٨٣هـ)، تحقيق: مسعود أحمد إلياس - رسالة مقدمة لنيل الشهادة العالمية العالية (الدكتوراه) - شعبة القراءات - كلية القرآن الكريم والدراسات الإسلامية - الجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة: ١٤١٣هـ.

۲- أمالي ابن الحاجب، لأبي عمرو عثمان
 ابن عمر المعروف بابن الحاجب (ت٤٦٤هـ)،
 تحقيق: د. فخر صالح سليمان، دار عمار
 الأردن، دار الجيل - بيروت: ١٤٠٩هـ - ١٩٨٩م.

٣- إيجاز البيان عن أصول قراءة نافع بن عبد الرحمن - القسم الأخير الخاص بعلوم القرآن، لأبي عمرو عثمان بن سعيد الداني (ت٤٤٤هـ)، تحقيق: أ. د. غانم قدوري الحمد، جمعية المحافظة على القرآن الكريم - عمّان - الأردن، ط١: ١٤٤٠هـ - ٢٠١٨م.

٤-الإيضاح في القراءات، لأبي عبدالله أحمد ابن أبي عمر الأندرابي (ت٠٧٤هـ) (مخطوط): نسخة كتب خانسي- معهد الدراسات الشرقية بجامعة استانبول، تحت رقم (١٣٥٠)، عدد الأوراق (٢٠٥)، مسطرتها (١٣٥٨×٢٤)، بخط نسخي جيد نفيس، كتبها: محمد بن عمر بن حمزة الحموي سنة (٢٠٥هـ).

0- إيضاح الوقف والابتداء في كتاب الله عز وجل، لأبي بكر محمد بن القاسم الأنباري (ت٣٢٨هـ)، تحقيق: محيي الدين عبد الرحمن رمضان، مطبوعات مجمع اللغة العربية بدمشق، ط١: ١٣٩٠هـ- ١٩٧١م.

٦ - البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع، لمحمد بن علي بن محمد الشوكاني
 (ت٠٠١ هـ)، دار الكتاب الإسلامي - القاهرة.



٧- البرهان في علوم القرآن، لبدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي (ت٤٩٧هـ)، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، مكتبة دار التراث- القاهرة، ط٣: ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م.

٨- تحبير التيسير في القراءات العشر، لمحمد بن محمد المعروف بابن الجزري (ت٣٣٨هـ)، تحقيق: د. أحمد محمد مفلح القضاة، دار الفرقان - عمّان - الأردن، ط١: ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م.

9 - التحرير والتنوير، لمحمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت١٣٩٣هـ)، الدار التونسية للنشر - تونس: ١٩٨٤م.

١٠ تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، لأبي عبدالله محمد بن أحمد القرطبي (ت٦٧١هـ)، تحقيق: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب الرياض: ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٣م.

11- تفسير الكواشي (التلخيص في تفسير القرآن العظيم)، لموفق الدين أبي العباس أحمد بن يوسف الموصلي المعروف بالكواشي (ت ١٨٠هـ)، تحقيق: أ.د. محيي

هلال السرحان، مركز البحوث والدراسات الإسلامية - ديوان الوقف السني - جمهورية العراق، الجزء الأول: ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م.

17 - التمهيد في علم التجويد، لمحمد بن محمد المعروف بابن الجزري (ت٨٣٣هـ)، تحقيق: أ.د. غانم قدوري الحمد، مؤسسة الرسالة - بيروت، ط١: ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م.

۱۳ - جمال القراء وكمال الإقراء، لعلم الدين السخاوي علي بن محمد (ت٦٤٣هـ)، تحقيق: د. علي حسين البواب، مكتبة التراث - مكة المكرمة، ط١: ٨٠٤ هـ - ١٩٨٧م.

18 - الجواهر المضية على المقدمة المجزرية، لسيف الدين بن عطاء الله الفضالي المصري البصير (ت٠٢٠هـ)، تحقيق: عزة بنت هاشم معيني، مكتبة الرشد- الرياض، ط١:٢٦٦هـ - ٢٠٠٥م.

10 - الحواشي الأزهرية في حل ألفاظ المقدمة الجزرية، لخالد بن عبد الله بن أبي بكر الوقاد الأزهري (ت٥٠٩هـ)، المطبعة العامرة - القاهرة: ١٣٠٤هـ - ١٨٨٧م.



17 - الحواشي المفهمة في شرح المقدمة، لأبي بكر أحمد بن محمد بن محمد بن الجزري ابن الناظم (ت٥٣٥هـ)، المطبعة الميمنية، مصر: ١٣٠٩هـ.

۱۷ - شرح المقدمة الجزرية - يجمع بين التراث الصوتي العربي القديم والدرس الصوتي الحديث، للأستاذ الدكتور غانم قدوري الحمد، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمركز الإمام الشاطبي - جدة، ط١: ١٤٢٩هـ بمركز الإمام الشاطبي - جدة، ط١: ٢٠٠٨م.

۱۸ - شرح طيبة النشر في القراءات العشر، لأبي بكر أحمد بن محمد بن محمد بن الجزري (ت٥٣٨هـ)، تحقيق: أنس مهرة، دار الكتب العلمية - بيروت، ط٢: ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م.

19 - شرح طيبة النشر في القراءات العشر، لأبي القاسم محمد بن محمد بن محمد النويري (ت٨٥٧هـ)، تحقيق: د. مجدي محمد سرور سعد باسلوم، دار الكتب العلمية - بيروت، ط١: ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م.

٠٠- الضوء اللامع لأهل القرن التاسع،

لشمس الدين محمد بن عبد الرحمن السخاوي (ت٢٠ هـ)، دار الجيل، بيروت: ١٤١٢هـ - ١٩٩٢م.

٢١ - طيبة النشر في القراءات العشر،
 لمحمد بن محمد المعروف بابن الجزري
 (ت٣٣٨هـ)، تحقيق: محمد تميم الزعبي، دار
 الهدئ - جدة، ط١: ١٤١٤هـ - ١٩٩٤م.

۲۲ - على الوقوف، لأبي عبد الله محمد
 ابن طيفور السجاوندي (ت٥٠٠هـ)، تحقيق:
 د. محمد بن عبد الله العيدي، مكتبة الرشد - الرياض، ط٢: ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م.

٢٣ غاية النهاية في طبقات القراء،
 لمحمدبن محمدالمعروف بابن الجزري
 (ت٣٣٨هـ)، عنى بنشره عام ١٣٥١هـ: ج.
 برجستراسر، مكتبة ابن تيمية.

٢٤ فهرس المخطوطات بدار الكتب الوطنية بالجمهورية التونسية، مصلحة المخطوطات - سوق العطارين - تونس، الجزء الرابع: ديسمبر ١٩٧٨م.

٢٥ - القطع والائتناف، لأبي جعفر النحاس أحمد بن محمد (ت٣٣٨هـ)، تحقيق: د. أحمد



خطاب العمر، إحياء التراث الإسلامي- وزارة الأوقاف العراقية، ط١: ١٣٩٨هـ - ١٩٧٨م.

77 - لطائف الإشارات لفنون القراءات، لأبي العباس أحمد بن محمد القسطلاني (ت٣٢٣هـ)، تحقيق: مركز الدراسات القرآنية، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف المدينة المنورة.

۲۷ مذاهب العلماء في الابتداء بجملة الاستدراك، للباحث: محمد عبد الله الوائلي، منشور في المجلة العلمية لكلية القرآن الكريم للقراءات بطنطا، العدد (۲): ۱٤٣٧هـ ٢٠١٦م.

7۸ – المرشد في الوقف والابتداء، لأبي محمد الحسن بن علي العماني، تم تحقيقه في رسالتين علميتين لنيل درجة الماجستير من كلية الدعوة وأصول الدين – جامعة أم القرئ: ١٤٢٣ هـ، الرسالة الأولى (ووسمتها بح١): من أول الكتاب إلى آخر سورة النساء، تحقيق: هند بنت منصور العبدلي. الرسالة الثاني (ووسمتها بح٢): من أول سورة المائدة إلى آخر سورة الناس، تحقيق: محمد بن حمود الأزوري.

79 – المقدمة في ما يجب على قارئ القرآن أن يعلمه (المقدمة الجزرية)، لمحمد بن محمد المعروف بابن الجزري (ت٨٣٣هـ)، تحقيق: أ.د. غانم قدوري الحمد، مركز الدراسات والمعلومات القرآنية بمعهد الإمام الشاطبي – جدة، ط١: ٢٣٦هـ – ٢٠١٥م.

• ٣- المكتفى في الوقف والابتدا، لأبي عمرو عثمان بن سعيد الداني (ت ٤٤٤هـ)، تحقيق: د. يوسف عبد الرحمن المرعشلي، مؤسسة الرسالة - بيروت، ط ١٤٠٤هـ - ١٩٨٤م.

٣١ - منار الهدئ في بيان الوقف والابتدا، لأحمد بن محمد بن عبد الكريم الأشموني (من علماء القرن الحادي عشر الهجري)، مطبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر، ط٢: ١٣٩٣هـ - ١٩٧٣م.

٣٢ - نشر المرجان في رسم نظم القرآن، لمحمد غوث النائطي الأركاتي الهندي (ت١٢٣٨هـ)، مطبعة عثمان بريس، حيدر آباد – دكن – الهند: ١٣٣٣هـ.

٣٣- النشر في القراءات العشر، لمحمد بن محمد المعروف بابن الجزري (ت٨٣٣هـ)،



تحقيق: أ.د. السالم محمد محمود الشنقيطي، الأمانة العامة بمجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف - المدينة المنورة: 1200هـ.

٣٤ - نظام الأداء في الوقف والابتداء، لأبي الأصبغ عبد العزيز بن علي الأندلسي المعروف بابن الطحان (ت ٦١ ٥هـ)، تحقيق: د. علي حسين البواب، مكتبة المعارف - الرياض.

70- نهاية القول المفيد في علم التجويد، لمحمد مكي نصر الجريسي (ت نحو ١٣٢٢هـ)، المطبعة العامرة ببولاق - القاهرة، ط١: ١٣٠٨هـ.

٣٦- الهادي إلى معرفة المقاطع والمبادي، لأبي العلاء الحسن بن أحمد الهمذاني العطار (ت٥٦٥هـ)، (مخطوط): نسخة مكتبة شستربيتي، عدد الأوراق (١٨٨)، قيل: إنها كتبت في القرن السابع الهجري تقريباً.

٣٧- الهداية إلى بلوغ النهاية، لأبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧هـ)، تحقيق: مجموعة رسائل جامعية قام بمراجعتها

وتدقيقها وتهيئتها للطباعة مجموعة بحوث الكتاب والسنة - كلية الشريعة والدراسات الإسلامية - جامعة الشارقة، ط١: ١٤٢٩هـ - ٢٠٠٨م.

۳۸ - وصف الاهتداء في الوقف والابتداء، لإبراهيم بن عمر بن إبراهيم الجعبري (ت٧٣٢هـ)، تحقيق: فرغلي سيد عرباوي، مكتبة فرغلي سيد عرباوي - مصر، ط١: ٣٣هـ - ٢٠١٢م.

۳۹ - الوقف على (كلا) و (بلي)، لأبي محمد مكي بن أبي طالب القيسي (ت٤٣٧هـ)، تحقيق: د. حسين نصار، مكتبة الثقافة الدينية - بور سعيد - مصر، ط١: ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٣م.

• ٤ - وقف القرآن العظيم، لأبي سعيد محمد بن محمد بن خليفة (ت٤٥هـ)، (مخطوطات العربية في المخطوطات العربية في المكتبة الوطنية بباريس تحت رقم (٢٥١)، في (٨٩) ورقة.

١٤ - الوقف والابتداء، لأبي عبد الله أحمد
 ابن محمد بن أوس الهمذاني (ت٣٣هـ)،
 (مخطوط): نسخة مكتبة شهيد على باشا -



الملحقة بالمكتبة السليمانية باستانبول، تحت رقم (٣١)، في (٣٣) ورقة، كتبت بخط نسخ حسن، كتبها: داود بن عبد الخالق يوم الأحد سنة (٢٠٩هـ).

73- الوقف والابتداء، لأبي الحسن الغزّال علي بن أحمد (ت٥١٦هـ)، تحقيق: طاهر محمد الهمس - رسالة علمية لنيل درجة الماجستير في علوم اللغة العربية - جامعة دمشق -كلية الآداب والعلوم الإنسانية -قسم اللغة العربية: ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م.

27- الوقف والابتداء، لجامع العلوم الباقولي أبي الحسن علي بن الحسين (ت 28 هـ) المنسوب خطأً لابن الجزري، (مخطوط): محفوظ في دار الكتب الوطنية بتونس، تحت رقم (٣٥٣٧)، وعدد أوراقه (٢٢١).

٤٤ - الوقف والابتداء، لأبي عبد الله محمد

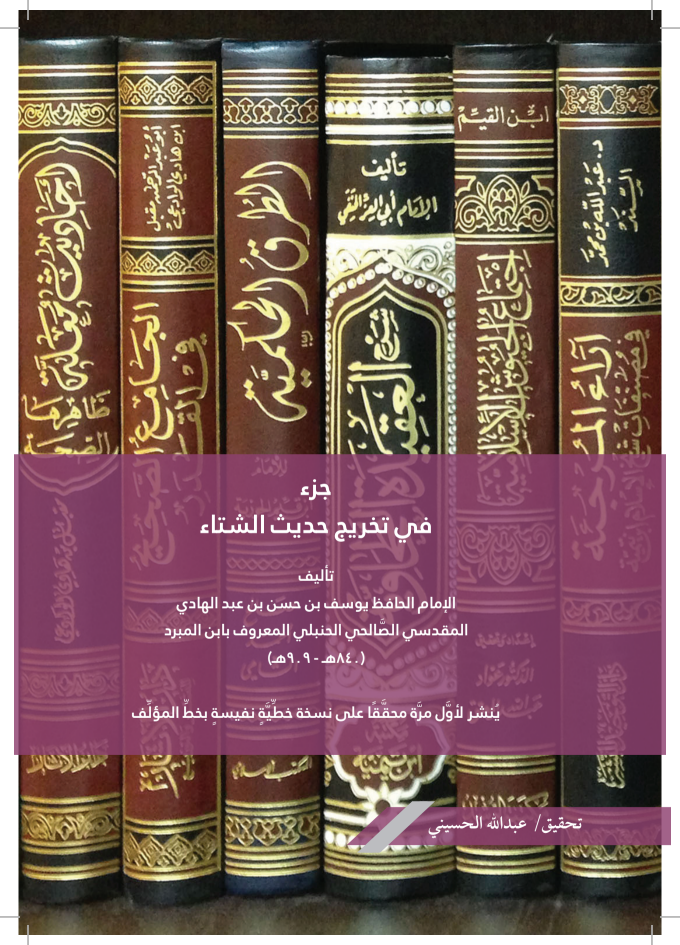
ابن طيفور السجاوندي (ت٥٦٠هـ)، تحقيق: د. محسن هاشم درويش، دار المنهاج للنشر والتوزيع - عمّان- الأردن، ط١: ٢٢٢هـ -٢٠٠١م.

20 - الوقف والابتداء في كتاب الله، لأبي القاسم يوسف بن علي بن جبارة الهذلي (ت57 هـ)، تحقيق: د. عمار أمين الددو، بحث محكم في مجلة الشريعة والقانون - جامعة الإمارات العربية المتحدة، العدد (٣٤)، السنة (٢٢): ربيع الثاني ٢٤٢٩هـ - أبريل المدد (٢٠٠٨م.

# المواقع الإلكترونية:

جمهرة العلـوم: /http://jamharah.net showthread.php?t=22639

ملتقىٰ أهـل التفسير: .https://vb.tafsir net/tafsir18783/#.XHwptrjgol0





مقدمة

الحمد لله ربِّ العالمين، والصَّلاة والسَّلام على محمَّد سيِّد المرسلين، وعلى آله الطَّيِّبين الطَّاهرين، وأصحابه الغُرِّ الميامِين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدِّين.

أمّا بعد:

فهذا جزءٌ علميٌّ حديثيٌّ لطيفٌ حول حديث: «الشِّستَاءُ رَبِيعُ المُؤمِنِ»، خطَّه الشَّسيخ الإمام الحافظ المحدِّث جمال الدِّين أبو المحاسن يوسف بن حسن بن أحمد بن عبد الهادي الشَّهير بابن المبرد المقدسي الصَّالحي الحنبلي رحمه الله تعالى، وذلك حين سأله عنه بعض المحبِّين، فشرع في تخريجه إجمالًا ثمَّ تفصيلًا بأسانيده المتَّصلة إليه(۱).

وهو يُضاف إلى سلسلة من المصنَّفات العلميَّة المباركة التي أفردها أهل العلم في هذا الباب، ك: «المطر والرَّعد والبرق والرِّيح» للإمام عبد الله بن محمَّد بن عبيد بن أبي الدُّنيا (٢٠٨هـ - ٢٨١هـ)، وغيرها، و«أحاديث الشِّتاء» للإمام عبد الرَّحمن بن أبي بكر بن محمَّد السُّيوطي (٤٩٨هـ - ٩١١هـ)، وغيرها، جزاهم الله عنَّا كل خير.

وقد قدَّمتُ بين يدي الجزء مبحثين:

الأوَّل: ترجمة موجزة للمؤلِّف.

الثَّاني: دراسة الجزء.

أَسَأَلُ الله سبحانه وتعالى بأسمائه الحُسنى وصفاته العُلى أن ينفع بهذا الجزء الإسلام والمسلمين، وأن يغفر للمؤلِّف ولنا ولوالدينا ولمشايخنا ولإخواننا ولأحبابنا ولأهلينا ولذرِّيَّاتنا ولتلامذتنا وللمُسلمين أجمعين.

وصلَّىٰ الله وسلَّم علىٰ النبيِّ الأمين، وعلىٰ آله، وصحبه، والتَّابعين، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربِّ العالمين.

<sup>(</sup>١) وله كتاب آخر لا يزال مخطوطًا سمَّاه: «إرشاد الفتيٰ إلىٰ أحاديث الشِّتا»، وفي كلا المصنَّفَين من الأحاديث والآثار ما ليس في الآخر.



# المبحث الأول

# ترجمة موجزة للمؤلِّف الإمام يوسف ابن عبد الهادي

( ۱ ٤ ۸هـ – ۹ ، ۹ هـ)

بقلم: نجم الدِّين محمد الغزِّي(١)

يوسف بن حسن بن أحمد بن عبد الهادي، الشَّيخ، الإمام، العلَّامة، المصنِّف، المحدِّث، جمال الدِّين، الشَّهير بابن المِسَبْرُد، الصَّالحي، الحنبلي.

وُلد سنة أربعين وثمانمائة.

قرأ القرآن: على الشَّيخ أحمد الصَّفدي الحنبلي، وجماعة، ثمَّ على الشَّيخ محمَّد، والشَّيخ عمر العسكريَّين، والشَّيخ زين الحبَّال، وصلَّى بالقرآن ثلاث مرَّات.

وقرأ «المقنع» على: الشَّيخ تقي الدِّين الجراعي، والشَّيخ تقي الدِّين بن قندس،

والقاضي علاء الدِّين المرداوي.

وحضر دروس خلائق، منهم: القاضي برهان الدِّين بن مفلح، والشَّيخ برهان الدِّين الزرعي.

وأخذ الحديث عن خلائق من أصحاب ابن حجر، وابن العراقي، وابن البالسي، والجمال ابن الحرستاني، والصَّلاح بن أبي عمر، وابن ناصر الدِّين، وغيرهم.

وكان الغالبُ عليه علم الحديث، والفقه، وشارك في النَّحو، والتَّصريف، والتَّصوف، والتَّفسير.

وله مؤلفاتٌ كثيرةٌ، وغالبها أجزاء، ودرَّس، وأفتى، وله نظمٌ ليس بذاك.

وقد ألَّ ف تلميذه الشَّيخ شمس الدِّين بن طولون في ترجمته مؤلَّفًا ضخمًا، وقفتُ عليه في تعاليقه.

وكانت وفاة صاحب التَّرجمة يوم الاثنين

<sup>(</sup>۱) «الكواكب السائرة» (١/ ٣١٧)، وانظر: «الضوء اللامع» (١/ ٣٠٨) للسخاوي، و «مشيخة الحسيني» (ص ٢٥ - ٣١٦، ٣٣٥)، و «متعة الأذهان» (٢/ ٨٣٨ – ٣٨٨) لابن طولون، و «شـذرات الذهب» (١/ ٦٢) لابن العماد، و «النعت الأكمل» (ص ٢٨ - ٢٧) للغزي، و «السحب الوابلة» (٣/ ١٦٥ - ١١٦٩) لابن حميد، و «الأعلام» (٨/ ٢٢٥ - ٢٢٦) للزركلي، و «مختصر طبقات الحنابلة» (ص ٨٣ - ٨٦) لابن شطي، و «فهرس الفهارس» (١/ ١١٤١ - ١١٤١) للكتاني، و «معجم المؤلفين» (١/ ١٨٩ - ٢٩٠) للبردي، و «معجم مؤلفات يوسف بن حسن بن عبد الهادي الحنبلي المخطوطة بمكتبات العالم» (ص ٥٠) للسلامة، و «معجم مصنفات الحنابلة» (٥/ ١١ - ١٢٨) للطريقي.



سادس عشر المحرَّم سنة تسع وتسعمائة.

ودُفن بسفح قاسيون، وكانت جنازته حافلة، رحمه الله تعالىٰ.

> المبحث الثاني دراسة الجزء

> > اسم الجزء:

سمَّاه المؤلِّف -رحمه الله تعالىٰ- بـ: «جزء في تخريج حديث الشِّتاء».

نسبة الجزء:

هذا الجزء ثابت النِّسبة إلى مؤلِّفه، وذلك الأمور عديدةٍ، منها:

١ - أنَّ صفحة الغلاف مُثبت فيها اسم الجزء منسوبًا إلى مؤلِّفه بخطِّه، وهذه المرتبة أقوى مراتب صحَّة النُّسخ.

٢ - أنَّ الجزء قد نسبه إليه جماعة من أهل
 العلم (١)، منهم:

\* الشيخ محمد بن محمد شريف بن محمد الغزي العامري الشَّافعي (المتوفى ١٢١٤هـ)،

في كتابه: «النعت الأكمل لأصحاب الإمام أحمد بن حنبل» (ص ٧١).

\* الشيخ محمَّد جميل بن عمر بن محمد الشطي الحنبلي (المتوفىٰ ١٣٧٩هـ) في كتابه: «مختصر طبقات الحنابلة» (ص ٨٥).

\* الشيخ صالح بن عبد العزيز بن علي آل عثيمين البردي الحنبلي (المتوفى ١٤١٠هـ) في كتابه: «تسهيل السابلة لمريد معرفة الحنابلة» (٣/ ١٤٨٧).

\* الشيخ محمَّد ناصر الدِّين الألباني (المتوفى ١٤٢٠هـ) في كتابه: «فهرس مخطوطات دار الكتب الظاهرية المنتخب من مخطوطات الحديث» (ص ١٠٤).

\* الدكتور ناصر بن سعود السلامة في كتابه: «معجم مؤلفات يوسف بن حسن بن عبدالهادي الحنبلي المخطوطة بمكتبات العالم» (ص ٥٠).

\* الدكتور عبد الله بن محمد بن أحمد الطريقي في كتابه: «معجم مصنَّفات الحنابلة» (٥/ ٧٣).

<sup>(</sup>١) تحرَّف اسم الجزء في معظم هذه المراجع إلى «تخريج حديث الشِّفاء»! والصَّواب ما أثبتُّه من نسخةٍ بخطِّ المؤلِّف.



٣-أنَّ أسلوب الجزء يتَّفق تمامًا مع أسلوب المؤلِّف في تصانيفه الأخرى.

# موضوع الجزء:

ورد سؤالٌ إلى المؤلِّف عن حديث: «الشِّتَاءُ رَبِيعُ المُؤمِنِ»، فشرع في تخريجه إجمالًا ثمَّ تفصيلًا بأسانيده المتَّصلة إليه.

# وصف النُّسخة الخطيَّة المعتمدة في التَّحقيق:

اعتمدتُ في التَّحقيق على نسخةٍ وحيدةٍ تامَّةٍ في خاية النَّفاسة محفوظةٍ في دار الكتب الظَّاهرية بدمشق، رقم (٣٢١٦) مجموع (٥٤)، وعنها صورة فيلميَّة في مكتبة الجامعة الإسلامية بالمدينة المنوَّرة رقم (٥٠٠٥)، ومركز جمعة الماجد للثقافة والتراث بدبي رقم ومركز جمعة الماجد للثقافة والتراث بدبي رقم (٢٨٥٠٨).

ويقع الجزء ضمن مجموع يبدأ من [١٦٩/ أ] إلى (٣) أوراق، في كل ورقة وجهان، وفي كل وجه (١٥) إلى (١٦) سطرًا، عدا الوجه الأخير ففيه (١١) سطرًا.

كَتَبهُ المؤلِّف بالمداد الأسود بخطِّ نسخيٍّ مقروءٍ خالِ من التَّنقيط والتَّشكيل في الغالب.

# عملي في تحقيق الجزء:

١- نسختُ الجزء المخطوط على الطَّريقة الإملائيَّة الحديثة، ثم قابلتُ المنسوخ بالمخطوط.

٢- ترجمتُ للمؤلِّف الإمام يوسف بن عبد
 الهادي ترجمة موجزة بقلم الشَّيخ نجم الدِّين
 الغزِّي، وأحلتُ إلىٰ أهمِّ المترجمين له.

٣- ترجمتُ لشيوخ المؤلِّف ترجمة موجزة، وأحلتُ إلىٰ أهمِّ المترجمين لهم.

٤ - توسَّعتُ في تخريج الأحاديث والآثار،
 بعزوها إلى مخرجيها، وذكر طرقها وشواهدها
 وكلام أهل الحديث فيها تصحيحًا وتضعيفًا.

٥ - ضبطتُ بالشَّكل ما يحتاج إلى ضبط من النَّص.

٦ عزوتُ إلى المراجع العلميَّة المنقول منها.

٧- أشرتُ إلى بعض الفوائد المتعلَّقة بالجزء في هامش التَّحقيق.





صور النسخة الخطية المعتمدة في التحقيق



[النَّصُّ المحقَّق]:

[١٦٩/ أ] جزءٌ في تخريج حديث الشِّتاء

ليوسف بن عبد الهادي

[١٦٩/ ب] بسم الله الرَّحمن الرَّحيم

وهو حسبي.

سألتُم - رضي الله عنكم - عن حديث: «الشَّتَاءُ رَبِيعُ المُؤمِنِ».

وقد قال ابن رَجَب في كتابه «اللَّطائف»(١):

(خرَّج الإمام أحمد من حديث أبي سعيد الخُدْري أن رسول الله عَلِي قال: «الشِّتَاءُ رَبِيعُ

المُؤمِنِ»، ورواه البَيْهَقِي، وزاد: «طَالَ لَيلُهُ فَعَامَهُ»).

وقال بعض من خرَّج (٢):

(رواه أبو يَعلَىٰ في «مسنده»).

أمَّا رواية الإمام أحمد:

فأخبرنا جدِّي (٣)، وابن الطَّحَّان (٤)، وابن النَّكَمبي (٥)، وابن مُقبِل (٢)، وخلائق، قالوا: أنا الشَّلاح بن أبي عمر، زاد جماعة منهم: وأبو حفص المَرَاغِي. ح

وأخبرنا ابن البَاعُوني(٧)، وابن الشَّيخ

<sup>(</sup>۱) «لطائف المعارف فيما لمواسم العام من الوظائف» (ص ٧٠٣-٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) لعلَّه يعني البدر الزركشي في «التذكرة في الأحاديث المشتهرة» (ص ١٤٥)، وقد خرَّجه المصنِّف باختصار في «التخريج الصغير» (٥٤٥)، و«معارف الإنعام وفضل الشهور والأيام» (ص ٢٠٩-٢١٠).

<sup>(</sup>٣) ابن عبد الهادي (٧٦٧ هـ - ٥٥٦ هـ): أحمد بن حسن بن عبد الهادي القرشي العمري المقدسي الصالحي الحنبلي، شهاب الدين، أبو العباس، انظر: «معجم شيوخ ابن فهد الهاشمي» (ص ٥٨)، و «الضوء اللامع» (١/ ٢٧٢ - ٢٧٣)، و «مشيخة الحسيني» (ص ٤٢٣).

<sup>(</sup>٤) ابن الطحان (٧٦٨ هـ - ٨٤٥ هـ): عبد الرحمن بن يوسف بن أحمد بن الطحان الدمشقي الصالحي الحنبلي، زين الدين، أبو الفرج، انظر: «عنوان الزمان» (٣/ ١٠٠)، و«معجم شيوخ ابن فهد الهاشمي» (ص ١٣٦ - ١٣٧)، و «الضوء اللامع» (٤/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٥) ابن الذهبي (٧٩٠هـ - ٨٥٧هـ): عبد الكافي بن أحمد بن الجوبان الدمشقي الشافعي، مجير الدين، أبو المعالي، انظر: «عنوان الزمان» (٣/ ١٢١ - ١٢٢)، و «معجم شيوخ ابن فهد الهاشمي» (ص ٣٦٥ - ٣٦٦)، و «الضوء اللامع» (٤/ ٣٠٣ - ٣٠٣)، و «مشيخة الحسيني» (ص ٤٥٠ - ٤٦٠).

<sup>(</sup>٦) ابن مقبل (٧٧٩هـ - ٨٧٠هـ): محمد بن مقبل بن عبد الله الحلبي، شمس الدين، أبو عبد الله، انظر: «معجم شيوخ ابن فهد الهاشمي» (ص ٢٢٨)، و «الضوء اللامع» (١٠/ ٥٣).

<sup>(</sup>٧) ابن الباعوني (٧٧٧ هـ - ٨٦٩ هـ): إبراهيم بن أحمد بن ناصر الباعوني الدمشقي الشافعي، برهان الدين، أبو إسحاق، انظر: «معجم شيوخ ابن فهد الهاشمي» (ص ٣٨-٤)، و «الضوء اللامع» (١/ ٢٦-٢٩)، و «نظم العقيان» (ص ١٣-١٥)، و «مشيخة الحسيني» (ص ٤١١).



خليل (۱)، وأبو العبّاس الحافظ، وابن القلْقشَندي (۱)، وخلائق، قالوا: أنا الحافظ أبو الفضل العِراقي أنّ ابن قيّم الضّيائيّة قال، والصّلاح بن أبي عمر، والمَرَاغِي: أنا الفخر بن البُخاري. ح

وأنا جماعة من شيوخنا، أنا ابن المحب. ح

وأخبرنا جماعة من [ ١٧٠ / أ] شيوخنا، قالوا: أنا ابن البَالِسِي، وابن الحَرَسْتَاني، قالوا: أنا المِزِّي، وأبو محمَّد بن المحب، وابن عبد الهادي، قالوا: أنا ابن البخاري، وابن أبي عمر، قالا: أنا حنبل، وابن الجوزي. ح

وأخبرنا عبد الرَّحمن بن إبراهيم (٣)، أنا عبد الرَّحمن بن يوسف، وعبد الرَّحمن بن

سليمان، قالا: أنا عبد الرَّحمن بن أحمد، أنا عبد الرَّحمن ابن عبد الرَّحمن ابن عبد الحليم، أنا عبد الرَّحمن بن علي - هو ابن بن محمَّد، أنا عبد الرَّحمن بن علي - هو ابن الجَوزِي -، قال هو، وحنبل: أنا ابن الحُصَين، أنا ابن المُذهِب. ح

وأخبرنا أحمد بن محمّد، أنا أحمد بن علي، أنا أحمد بن العز، أنا أحمد بن عبد الحليم، أنا أحمد بن عبد الحليم، أنا أحمد بن عبد الله أئم، أنا ابن الجوزي، وحنبل، أنا ابن الحُصَين، أنا ابن المُذهِب، أنا أبو بكر القطيعِي، أنا عبد الله بن الإمام أحمد، حدثني أبي، ثنا حسن، ثنا ابن لَهِيعة، ثنا درَّاج، عن أبي الهَيْم، عن أبي سعيد الخُدري رضي الله أبي الهَيْم، عن أبي سعيد الخُدري رضي الله عنه، عن رسول الله عليه قال: «الشِّتَاءُ رَبِيعُ المُؤهِن»(٤).

<sup>(</sup>۱) ابن الشيخ خليل (۷۸۶ هـ - ۸۶۹ هـ): عبد الرحمن بن خليل بن سلامة القابوني الدمشقي الشافعي، زين الدين، أبو زيد، انظر: «معجم شيوخ ابن فهد الهاشمي» (ص ۱۲۵ - ۱۲)، و «الضوء اللامع» (۶/ ۷۲)، و «مشيخة الحسيني» (ص ۶۵٤ - ٤٥٥).

<sup>(</sup>٢) ابن القلقشندي (٧٨٣ هـ - ٧٦٣ هـ): عبد الله بن محمد بن إسماعيل القلقشندي المقدسي الشافعي، تقي الدين، أبو بكر، انظر: «الضوء اللامع» (١١١/ ٦٩-٧١)، و «شذرات الذهب ( ٩/ ٤٥٢).

<sup>(</sup>٣) ابن الحبال (... هـ - ٨٦٦ هـ): عبد الرحمن بن إبراهيم بن يوسف ابن الحبال الصالحي الحنبلي، زين الدين، أبو الفرج، انظر: «الضوء اللامع» (٤/ ٤/ ٤٤)، و «الجوهر المنضد» (ص ٦٤ - ٦٦)، و «السحب الوابلة» (٢/ ٤٦٦).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في «المسند» (١٨/ ٢٤٥) رقم (١١٧١٦)، ورواه أبو يعلىٰ في «المسند» (٢/ ٢٥٥) رقم (١٣٨٦) من طريق زهير، عن الحسن بن موسىٰ، عن ابن لهيعة، عن دراج، به.

ورواه البيهقي في «السنن الكبرئ» (١١٣/٩) رقم (١٥٣٢) كتاب الصيام، باب ما ورد في صوم الشتاء، و «شعب الإيمان» (٥٣٢) رقم (٣٦٥٥) في الصيام، فصل أخبار وحكايات في الصيام، من طريق أبي الأسود، عن ابن لهيعة، عن دراج، به، وزاد: «قَصُرَ نَهَارُهُ فَضَامَ، وَطَالَ لَيلُهُ فَقَامَ».

ورواه أبو يعلى أيضًا في «المسند» (٢/ ٣٢٤) رقم (١٠٦١)، والآجري في «فضل قيام الليل والتهجد» (١٣)، وابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٤/ ٤٩٠-٤٩)، وقال: «بهذا الإسناد مشهورٌ»، وأبو نعيم الأصبهاني في «حلية الأولياء» (٨/ ٣٢٥)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (١٤١) و (١٤١)، وابن الجوزي في «العلل المتناهية» (٥٠١)، والمصنَّف في «إرشاد الفتي في



فرويناه عنه كما رواه الإمام [١٧٠/ب]

هكذا رواه، ولم يزد.

أحمد سواء.

# وأمَّا رواية أبي يَعلَىٰ (١):

أحاديث الشِّتا» [٢٠٢/ ب]، وغيرهم، من طريق عمرو بن الحارث، عن دراج، به، وزاد الآجري: «قَصُرَ نَهَارُهُ فَصَامَهُ، وَطَالَ لَيلُهُ فَقَامَهُ».

وعُدَّ هذا الحديث فيما أنكر على دراج، فضعَّفه ابن عدي في «الكامل» (٤/ ٤٩٣)، وابن الجوزي في «العلل» (١/ ٣١٣)، والذهبي في «ميزان الاعتدال» (١/ ٤٢-٢٥)، و «تلخيص العلل» (ص ١٠٩)، و «المهذب» (٧٢٨٣)، ومحمد الحوت في «أسنى المطالب» (ص ١٦٨)، والألباني في «السلسلة الصحيحة» (٤/ ٥٥٦)، و «ضعيف الجامع» (٣٤٢٩) و (٣٤٣٠)، وشعيب الأرناؤوط في تحقيق «المسند» (١/ ٧٧-٧٧).

قلتُ: وللحديث ثلاثة شواهد:

الأول: من حديث عمر بن الخطاب رضي الله عنه موقوفًا بلفظ: «الشِّتَاءُ غَنِيمَةُ العَابِدِينَ» رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٩٧٤٢) كتاب الزهد، كلام عمر بن الخطاب، وأحمد في «الزهد» (ص (٩٧٤٢) كتاب الزهد، كلام عمر بن الخطاب، وأحمد في «الزهد» (ص (٩٧٤٢) ، وأبو نعيم الأصبهاني في «حلية الأولياء» (١/ ٥١) و(٣/ ٣١) و(٨/ ١٣٣) من طريق سليمان التيمي، عن أبي عثمان النهدي، عنه، وإسناده صحيح على شرط الشَّيخين.

الشاني: من حديث ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعًا بلفظ: كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيُّ إِذَا جَاءَهُ الشَّتَاءُ، قال: "مَرحَبًا بِالشَّتَاء، فِيهِ تَنزِلُ البَرِكَةُ، أَمَّا لَيلُهُ فَطَوِيلٌ لِلقِيّام، وَأَمَّا نَهَارُهُ فَقَصِيرٌ لِلصِّيام، وواه ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٦/ ٧٩) و (١٠ ٩/ ١٣٩) من طريق محمد بن موسى الحرشي، عن نعيم بن عبد الحميد الواسطي، عن السري بن إسماعيل الهمذاني، عن الشعبي، عن مسروق، عنه، وهو حديثٌ مُنكرٌ، كما قال الساجي، وابن عدي، والذهبي في «ميزان الاعتدال» (٤/ ٢٧٠)، وابن رجب في «لطائف المعارف» (ص ٥٠٥)، وابن حجر العسقلاني في «لسان الميزان» (٨/ ٢٨٩)، انظر: «تبييض الصحيفة» (١/ ٧٨- ٢٩٥).

الثالث: من حديث أنس بن مالك رضي الله عنه مرفوعًا بلفظ: «إِنَّ المَلَاثِكَةَ لَتَفرَحُ لِلمُتَعبِّدِينَ لِأَيَامِ الشِّتَاءِ، نَهَارُهُ قَصِيرٌ لِلصَّيَامِ، وَلَه البن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٧/ ٥٩)، من طريق عمر بن موسى بن وجيه الوجيهي، عن وقاله ابن القيسراني في «ذخيرة الحفاظ» (٢/ ٢٢٢): «رواه عمر بن موسى الوجيهي: عن قتادة، عن أنس، والوجيهي قتادة، من التروك الحديث» ا.هد، والصَّحيح أنه من قول التَّابِعي قتادة بن دعامة السدوسي، حيث روئ أحمد في «الزهد» (ص ١٨٣)، من طريق عبد الصمد، عن همام، عنه أنه قال: «إِنَّ الْمَلَاثِكَةَ تَفْرَحُ بِالشِّتَاءِ لِلْمُؤْمِنِ، يَقْصُرُ النَّهَارُ فَيصُومُهُ، وَيَطُولُ اللَّيلُ فَيَقُومُهُ» وإسناده صحيحٌ على شرط الشَّيخين، ونحوه عن التَّابِعي عُبيد بن عُمير أنه كان يقول إذا جاء الشِّتاء: «يَا أَهلَ القُرآنِ، طَالَ اللَّيلُ وإسناده صحيحٌ على شرط الشَّيخين، ونحوه عن التَّابِعي عُبيد بن عُمير أنه كان يقول إذا جاء الشِّتاء: «يَا أَهلَ القُرآنِ، طَالَ اللَّيلُ لِصِيامِكُم، فَاغَتَيْمُوا» رواه ابن أبي شبية في «المصنف» (٩٧٤٣) كتاب الصيام، ما قالوا في الصوم في الشتاء، و(٢٩٧١) كتاب الزهد، كلام عبيد بن عمير، وعبد الله بن أحمد في زوائد «الزهد» (ص ٢٠٧)، والآجري في «فضل قيام الليل والتهجد» (ع)، وأبو نعيم الأصبهاني في «حلية الأولياء» (٣/ ٢٦٧) من طريق حصين، عن مجاهد، عنه، وإسناده صحيح رباله ثقات ربال الشَّخين.

وقد ذكر البوصيري في "إتحاف الخيرة المهرة" (١/ ١٥٤) و (٣/ ٩٠)، والسخاوي في "المقاصد الحسنة" (ص ٢٠٠)، وابن طولون في "الشذرة" (١/ ٣٤٤ – ٣٤٥)، بأن للحديث شواهد، وحسَّنه الهيثمي في "مجمع الزوائد" (٣/ ٢٠٠)، والسيوطي في "الجامع الصغير" (٢٠١) و (٩١٣) و (٩١٣ على الشتاء" [٢٤١/ب]، والمناوي في "فيض القدير" (٤/ ١٧١)، و "التيسير" (/ ١٨١)، والزرقاني في "مختصر المقاصد" (٥٥٣)، والعجلوني في "كشف الخفاء" (/ ٥٠)، وابن الطرابلسي في "الكشف الإلهي" (/ ١٨١)، والصعدي في "النوافح العطرة" (١٧٠)، ومحمد رشيد رضا في "مجلة المنار" (٤٧٣)، وأحمد الغماري في "فتح الوهاب" (١٤٢).

(۱) «المسند» (۲/ ٥٢٥) رقم (١٣٨٦)، وتقدَّم تخريجه.



# وأمَّا البّيهَقِي:

فأخبرنا جماعة من شيوخنا، أنا أبو عبد الله بن أحمد، أنا أبو الحسن المقدِسي، أنا ابن الحَرَسْتَاني، أنا أبو الحسن علي بن سليمان سماعًا، وزاهر بن طاهر الشَّحَّامي، وأبي المعالي الفَارِسي إذنًا، أنا البَيهَقِي، أنا أبو عبد

الله الحافظ، وأبو بكر محمَّد بن أحمد بن رجاء، قالا: أنا أبو العبَّاس محمَّد بن يعقوب، ثنا الحسين (۱) بن علي العَامِرِي، ثنا زيد بن الحُبَاب، ثنا سفيان الثَّوري، عن أبي إسحاق السَّبِيعي، عن نُمَير بن عَرِيب، عن عامر بن مسعود قال: قال رسول الله عَلَيْة: «الصَّومُ فِي الشَّتَاءِ العَنِيمةُ البَارِدَةُ» (۱).

(١) هكذا في الأصل، والصَّواب: «الحسن».

(٢) رواه ابن أبي شيبة في «المصنف» (٩٧٤١) كتاب الصيام، ما قالوا في الصوم في الشتاء، وأحمد في «المسند» (٣١/ ٢٩٠) رقم (١٨٩٥٩)، والترمذي في «المسنن» (٧٩٧) أبواب الصوم، باب ما جاء في الصوم في الشتاء، وابن أبي الدنيا في «التهجد وقيام الليل» (٣٣٢)، وابن خزيمة في «الصحيح» (٢١٤٥) كتاب الصيام، باب تمثيل الصوم في الشتاء بالغنيمة الباردة والدليل على أن الشيء قد يشبه بما يشبهه في بعض المعاني لا في كلها، والقضاعي في «مسند الشهاب» (٣٦١)، والبيهقي في «السنن الكبرى» كتاب الصيام، باب ما ورد في صوم الشتاء (٩/١١٢) رقم (٨٥٣٠)، وغيرهم، من طرق عن سفيان الثوري.

ورواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٥/ ٤٢٣ - ٤٢٣) رقم (٣٦٥٦) في الصيام، فصل أخبار وحكايات في الصيام، وغيره، من طريق إسرائيل كلاهما عن أبي إسحاق، به، بزيادة: «أَمَّا لَيْلُهُ فَطَوِيلٌ، وَأَمَّا نَهَارُهُ فَقَصِيرٌ».

وقال الترمذي: «هذا حديث مرسلٌ، عامر بن مسعود لم يُدرك النبي ﷺ، وهو والد إبراهيم بن عامر القرشي الذي روئ عنه شعبة، والثوري» ا.هـ، وقال في «العلل الكبير» (ص ١٢٧): «سألتُ محمدًا-يعني: البخاري- عن حديث أبي إسحاق عن نمير بن عريب عن عامر بن مسعود عن النبي ﷺ قال: «الغَنيمَةُ البَارِدَةُ الصَّومُ فِي الشِّتَاءِ»، فقال: هو حديثٌ مرسلٌ، وعامر بن مسعود لا صحبة له ولا سماع من النبي ﷺ» ا.هـ، وقال النبهقي: «قال يعقوب-يعني: الفسوي-: وليس لعامر صحبة» ا.هـ، وقال الذهبي في «ميزان الاعتدال» (٤/ ٣٧٣): «نمير بن عريب: عن عامر بن مسعود في صوم الشتاء، لا يُعرف، روئ عنه أبو إسحاق» ا.هـ، وقال أحمد العماري في «المداوي» (٤/ ٥٥ - ٥٥ ): «الرجل مختلفٌ في صحبته، فأثبتها قومٌ، منهم: ابن معين، وحكاها أحمد عن مصعب، واعتمدها، ولذلك خرَّج هذا الحديث في مسنده، والمسند لا يخرج فيه المرسل، وكذلك رواه الطبراني في المعجم الكبير الذي هو مسندٌ في الحقيقة» ا.هـ.

قلتُ: وللحديث ثلاثة شواهد:

الأول: من حديث أبي هريرة موقوفًا بلفظ: «أَلاَ أَذْلُكُم عَلَىٰ غَنِيمَةٍ بَارِدَةٍ؟» قالوا: ماذا يا أبا هريرة؟ قال: «الصَّومُ فِي الشَّنَاءِ» رواه عبد الله بن أحمد في زوائد «الزهد» (ص ١٤٥)، وعنه أبو نعيم الأصبهاني في «حلية الأولياء» (١/ ٣٨١)، والبيهقي في «السنن الكبرئ» كتاب الصيام، باب ما ورد في صوم الشتاء (٩/ ١١٣) رقم (٨٥٣١)، من طرق عن همام، عن قتادة، عن أنس، عنه، وإسناده صحيحٌ علىٰ شرط الشَّيخين.

الثاني: من حديث أنس بن مالك مرفوعًا بلفظ: «الصَّومُ فِي الشَّتَاءِ الغَنِيمةُ البَارِدَةُ» رواه الطبراني في «المعجم الصغير» (٢١٦)، و«مسند الشاميين» (٢١٠)، وابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٥/ ٥٥٠)، وعنه البيهةي في «شعب الإيمان» (٥/ ٤٢٤) رقم (٣٦٥٨) في الصيام، فصل أخبار وحكايات في الصيام، وغيرهم، من طريق الوليد بن مسلم، عن سعيد بن بشير، عن قتادة، عنه، قال ابن أبي حاتم في «العلل» (٣/ ١٢١ - ١٢١): «سألتُ أبي وأبا زرعة عن حديث رواه سعيد بن بشير، عن قتادة، عن أنس، عن النبي ﷺ قال: «ألّا أخبرُ كُم بالغَنِيمَةِ البَارِدَةِ؟ الصَّومُ فِي الشِّتَاءِ»؟ قالا: هذا خطأً، رواه همام، والدستوائي، عن قتادة، عن أنس،



وقال: (هذا مُرسلُ).

قال البَيْهَقِي: وثنا أبو الحسين القطَّان، ثنا أبو سهل القطَّان، ثنا إسماعيل القاضي، ثنا حجَّاج ابن مِنهال، ثنا همَّام، عن قتادة، عن أنس.

قال: وأنا أبو بكر القاضي، وأبو سعيد ابن أبي عمر (۱) قالا: ثنا أبو العبّاس الأصم، ثنا محمّد بن إسحاق الصّغاني، ثنا عفّان، ثنا همّام، عن قتادة، ثنا أنس، قال: قال أبو هريرة: «أَلاَ أَدُلُّكُم عَلَىٰ الغَنِيمَةِ البَارِدَةِ؟» قال: قلنا:

[١٧١/أ] وما ذلك يا أبا هريرة؟ قال: «الصَّومُ فِي الشِّتَاءِ»(٢).

قال: (وهذا موقوفٌ).

قال: وأنا أبو عبد الله الحافظ، أنا أبو العبّاس محمّد بن يعقوب، ثنا محمّد بن إسحاق، ثنا أبو الأسود، ثنا ابن لَهِيعة، عن دَرَّاج أبي السّمْح، عن أبي سعيد الخُدري قال: قال رسول الله عِيَاد: "الشّتاءُ رَبِيعُ المُؤمِنِ؛ قَصُرَ نَهَارُهُ فَصَامَ، وَطَالَ لَيلُهُ فَقَامَ» (٣).

قال: قال أبو هريرة، قلتُ لأبي: الخطأ ممن هو؟ قال: من سعيد بن بشير» ا.هـ، وقال ابن القيسراني في «ذخيرة الحفاظ» (٣/ ١٥٤٩): «أورده-يعني: ابن عدي- في ترجمة سعيد بن بشير: عن قتادة، عن أنس، وهذا لا يرويه بهذا الإسناد عن قتادة غير سعيد، وعنه الوليد بن مسلم، وقد حدَّث به عن الوليد أيضًا: يعقوب بن كعب، وسعيدٌ: ضعيف» ا.هـ، وقال السخاوي في «المقاصد الحسنة» (ص ٢٥٠): «سعيد: ضعيفٌ عند أكثرهم، وقد رواه همام عن قتادة، فجعله عن أنس عن أبي هريرة موقوفًا، أخرجه البيهقي، وأبو نُعيم، وعبد الله بن أحمد، وهو أصحُّ» ا.هـ.

الثالث: من حديث جابر مرفوعًا بلفظ: «الصَّومُ في الشَّتَاءِ الغَنِيمةُ البَارِدَةُ» رواه ابن عدي في «الكامل في ضعفاء الرجال» (٥/ ١٥٨ - ١٥٩)، وعنه البيهقي في «شعب الإيمان» (٥/ ٢٤٤) رقم (٣٦٥٧) في الصيام، فصل أخبار وحكايات في الصيام، وغير هم، من طريق عبد الوهاب بن الضحاك، عن الوليد بن مسلم، عن زهير بن محمد العنبري، عن ابن المنكدر، عنه، قال ابن القيسراني في «ذخيرة الحفاظ» (٣/ ٤٩٥ ): «رواه زهير بن محمد: عن ابن المنكدر، عن جابر، ورواه عنه: الوليد بن مسلم، وعنه: عبد الوهاب بن الضحاك، وفي رواية أهل الشام عن زهير ضعيف» ا.هـ، وقال الألباني في السلسلة الصحيحة (٤/ ٥٥١): «وعبدالوهاب هذا كذَّاب، كما قال أبو حاتم»، انظر: «تبييض الصحيفة» (١/ ٨٣-١٨٤).

وقد صحَّح الحديث ابن خزيمة، والسيوطي في «الجامع الصغير» (٩١٤)، وحسَّنه المناوي في «التيسير» (٢/٢٠١)، والألباني بشواهده في «السلسلة الصحيحة» (١٩٢١)، و«تخريج مشكاة المصابيح» (٢٠٠٨)، و«صحيح الجامع» (٣٨٦٨)، وصحَّحه في «صحيح سنن الترمذي» (١/٨١٤)، وضعَّفه محمد الحوت في «أسنىٰ المطالب» (ص ١٧٤)، وشعيب الأرناؤوط في تحقيق «المسند» (١٧٨-١٨٤).

- (١) هكذا في الأصل، والصَّواب: «أبي عمرو».
- (٢) «السنن الكبرئ» كتاب الصيام، باب ما ورد في صوم الشتاء (٩/ ١١٣) رقم (٨٥٣١)، وتقدَّم تخريجه، وقد بيَّن ابن رجب معنىٰ الغنيمة الباردة، فقال في «لطائف المعارف» (ص ٧٠٥): «ومعنىٰ كونها غنيمة باردة: أنها غنيمة حصلت بغير قتال، ولا تعب، ولا مشقة، فصاحبها يحوز هذه الغنيمة عفوًا صفوًا بغير كلفة» ١.هـ.
- (٣) «السنن الكبرئ» (٩/ ١١٣) رقم (٨٥٣٢)، و«شعب الإيمان» (٥/ ٤٢٣) رقم (٣٦٥٥)، وتقدَّم تخريجه، وقد بيَّن ابن رجب معنىٰ الحديث المخرَّج فقال في «لطائف المعارف» (ص ٤٠٤-٥٠٥): «إنما كان الشتاء ربيع المؤمن؛ لأنه يرتع فيه في بساتين



تمَّ، والحمد لله وحده.

وصلَّىٰ الله علىٰ سيِّدنا محمَّد، وآلـه، وصحبه، وسلَّم. والذي ذكره ابن رَجَب: «فَصَامَهُ، وَقَامَهُ»(١).

وهكذا سمعناهُ قديمًا من شيخنا أبي الفرج ابن إبراهيم(٢).

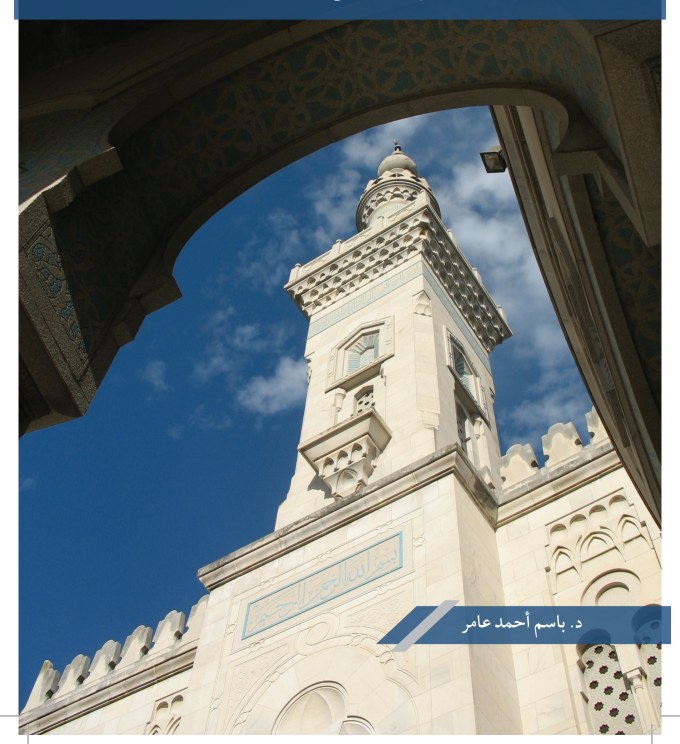
\* \* \* \*

الطاعات، ويسرح في ميادين العبادات، وينزه قلبه في رياض الأعمال الميسرة فيه، كما ترتع البهائم في مرعىٰ الربيع، فتسمن وتصلح أجسادها، فكذلك يصلح دين المؤمن في الشتاء بما يسر الله تعالىٰ فيه من الطاعات، فإن المؤمن يقدر في الشتاء علىٰ صيام نهاره من غير مشقة ولا كلفة تحصل له من جوع ولا عطش، فإن نهاره قصير بارد، فلا يحس فيه بمشقة الصيام ... وأما قيام ليل الشتاء، فلطوله يمكن أن تأخذ النفس حظها من النوم، ثم تقوم بعد ذلك إلىٰ الصلاة، فيقرأ المصلي ورده كله من القرآن، وقد أخذت نفسه حظها من النوم، فيجتمع له فيه نومه المحتاج إليه، مع إدراك ورده من القرآن، فيكمل له مصلحة دينه، وراحة بدنه» ا.هـ، ونحوه في «معارف الإنعام وفضل الشهور والأيام» (ص ٢٠٩) للمصنف.

<sup>(</sup>١) رواه الآجري بهذا اللَّفظ في «فضل قيام الليل والتهجد» (١٣) من طريق عمرو بن الحارث، عن دراج، عن أبي الهيثم، عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه مرفوعًا كما تقدَّم.

<sup>(</sup>٢) قال المصنّف في «إرشاد الفتيٰ» [٢٠٢/ب]: «وسمعتّهُ من شيخنا أبي الفرج ابن الحبّال غير مرّة، ويزيد فيه: طَالَ لَيلُهُ فَقَامَهُ، وَقَصُر نَهَارُهُ فَصَامَهُ»، وتقدّم التّعريف به.

# القائلون بعدم حجية القياس (أدلتهم ومناقشتها) -دراسة أصولية نقدية-





مقدمة

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق أجمعين، سيدنا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، وبعد:

فإن موضوع القياس الأصولي من الموضوعات التي أو لاها الأصوليون اهتماماً كبيراً، وأعطوها مساحةً كبيرةً في كتبهم، لما لهذا الموضوع من أهمية كبرى في شريعتنا الغراء، من ناحية الحاجة إليه لاستنباط الأحكام الشرعية، فإنه من المعلوم أن النصوص الشرعية محدودة ومحصورة في الكتاب والسنة، ولا يمكنها استيفاء المستجدات والمستحدثات نصاً على كل مسألة على حدة، فكان لا بد من مسلك آخر يسلكه العلماء المجتهدون لإصدار الأحكام الشرعية.

وعند البحث في أغوار هذا الموضوع سيجد الباحث أن هناك خلافًا بين جهابذة علماء الأصول في مدى حجية القياس وكونه دليلاً يستند إليه لاستنباط الأحكام الشرعية، فأحببت من خلال هذا البحث تجلية هذا الخلاف، وتتبع أدلة كل فريق، ومناقشة الأدلة بحيادية علمية، لمعرفة حجج كل فريق، وذلك من خلال المصادر الأصلية المعتبرة في علم أصول الفقه.

وقد قسَّمتُ البحث إلى مباحث أربعة، وهي كما يلي:

المبحث الأول: تعريف القياس في اللغة والاصطلاح.

المبحث الثاني: أركان القياس.

المبحث الثالث: أقوال العلماء في حجية القياس.

المبحث الرابع: أدلة نفاة القياس ومناقشتها.

وذيلت البحث بخاتمة ذكرت فيها خلاصة ما جاء في البحث.



# المبحث الأول تعريف القياس في اللغة والاصطلاح أولاً: تعريف القياس في اللغة:

القياس في اللغة: التقدير، يقال: قست الشيء بالشيء بالشيء أو قاس الشيء بالشيء قدره على مثاله، ويقال: بينهما قيس رمح أي قدر رمح، وقايسته بالشيء مقايسة وقياساً، أي: قدرته به، والمقياس المقدار(۱).

قال ابن منظور: «قاس الشيء يقيسه قيساً وقياساً واقتاسه وقيسه إذا قدره على مثاله، والمقياس المقدار، وقاس الشيء يقوسه قوساً لغة في قاس يقيسه، ويقال: قيسته وقسته أقوسه قوساً وقياساً، ولا يقال: أقتسه بالألف، والمقياس ما قيس به ... يقال: هذه خشبة قيس أصبع، أي قدر أصبع، ويقال: قايست بين شيئين إذا قادرت بينهما، وقاس الطبيب قعر الجرح قيساً»(٢).

وقال الفيروز آبادي: «قاسه بغيره وعليه

يقيسه قيساً، واقتاسه قدره علىٰ مثاله فانقاس والمقدار مقياس، وقيس رمح بالكسر وقاسه قدره»(۳).

# ثانيًا: تعريف القياس في الاصطلاح:

اختلفت عبارات الأصوليين في التعريف الاصطلاحي للقياس، والسبب في ذلك هو اختلافهم في أن القياس هل هو دليل شرعي نصبه الشارع سواء نظر فيه المجتهد أم لا؟ أو هو عمل من أعمال المجتهد فلا يتحقق إلا به؟

#### المسألة فيها قولان:

القول الأول: القياس دليل شرعي مستقل كالكتاب والسنة، سواء نظر المجتهد فيه أم لحم ينظر، فمن ذهب إلىٰ ذلك أتىٰ بتعريف يوضح مراده، فعبر عن القياس بأنه: (استواء) أو (مساواة)، فمن هذه التعريفات:

- تعريف الإمام الآمدي حيث قال: «القياس عبارة عن الاستواء بين الفرع والأصل في العلة المستنبطة من حكم الأصل»(٤).

<sup>(</sup>١) مختار الصحاح للرازي ص ٢٢٩، والمصباح المنير للفيومي ج٢ ص ٥٢١، والصحاح للجوهري ج٣ ص ٩٦٨.

<sup>(</sup>٢) لسان العرب لابن منظور ج ٦ ص ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) القاموس المحيط للفيروز آبادي ج ٢ ص ٢٤٤.

<sup>(</sup>٤) الإحكام في أصول الأحكام للآمديج ٣ ص ١٩٠.



- تعريف ابن الحاجب: «إنه مساواة فرع لأصل في علة حكمه»(١).

القول الثاني: القياس عمل من أعمال المجتهد لا يتحقق إلا بوجوده، فمن ذهب -من الأصوليين - إلى هذا القول أتى بتعريف يناسب ذلك فعبر عن القياس بأنه (حمل) أو (إثبات) أو (تعدية) أو (رد) أو غير ذلك مما يفيد بأن القياس من فعل المجتهد، ومن هذه التعريفات:

- تعريف تاج الدين السبكي في (جمع الجوامع)، حيث قال: «إنه حمل معلوم على معلوم لمساواته في علة حكمه»(٢).

- تعريف البيضاوي في (المنهاج)، حيث قال: «إنه إثبات مثل حكم معلوم آخر لاشتراكهما في علة الحكم عند المثبت»(٣).

- تعريف الباقلاني حيث قال : «هو حمل

معلوم على معلوم في إثبات حكم لهما أو نفيه عنهما بأمر جامع بينهما من إثبات حكم أو صفة أو نفيهما عنهما (1).

قال الغزالي في وصف هذا التعريف (أي تعريف الباقلاني) بأنه: «أحوى لجميع أقسام الكلام وأحصر لجملة الأطراف»(٥).

واختار هذا التعريف جمهور المحققين من الأصوليين كما ذكر ذلك الإمام الرازي في (المحصول)(٢) والآمدي في (الإحكام)(٧).

# المبحث الثاني

# أركان القياس

قال الإمام الشوكاني في أركان القياس: «وهي أربعة: الأصل، والفرع، والعلة، والحكم، ولا بدمن هذه الأربعة الأركان في كل قياس، ومنهم من ترك التصريح بالحكم، وذهب الجمهور إلى أنه لا يصح القياس إلا

<sup>(</sup>١) مختصر ابن الحاجب مع الشرح ج ٣ ص ٥.

<sup>(</sup>٢) جمع الجوامع لتاج الدين السبكي ج ٢ ص ٢٠٢.

<sup>(</sup>٣) المنهاج مع الشرح ج ٣ ص ٣.

<sup>(</sup>٤) نقله عن إمام الحرمين في البرهان ج ٢ ص ٧٤٥.

<sup>(</sup>٥) شفاء الغليل للغزالي ص ١٨.

<sup>(</sup>٦) المحصول للرازي ج ٢ ص٩.

<sup>(</sup>٧) الإحكام للآمديج ٣ ص ١٦٨.



بعد التصريح به»<sup>(۱)</sup>.

جاء في نهاية السول في شرح هذه الأركان إجمالاً: «أنه إذا ثبت الحكم في صورة لأمر مشترك بينها وبين صورة أخرى كثبوت الحرمة في الخمر للإسكار المشترك بينها وبين النبيذ، فإن الصورة الأولى وهي الخمر تسمى أصلاً، والصورة الثانية وهي النبيذ تسمى فرعاً، والمشترك وهو الإسكار يسمى علة وجامعاً، وهذا هو رأي الفقهاء»(٢).

والمراد بهذه الأركان الأربعة إجمالاً ما يلي:

1) الأصل: الصورة المقيس عليها، أو المحل المشتبه به كالخمر، وهذا تعريف الجمهور.

٢) الفرع: المراد به هنا: المحل المشبه،
 ويعرفه الأصوليون بقولهم: ماحمل علىٰ
 الأصل بعلة مستنبطة كالنبيذ.

٣) العلة: وهي الوصف الجامع بين الأصل والفرع، وقيل في تعريفها اصطلاحاً: المعنى الجالب للحكم، وقيل: هي التي ثبت الحكم لأجلها الفرع والأصل، وقيل غير ذلك كالإسكار.

إلحكم: وهو ما جلبته العلة، أو ما اقتضته العلة في تحريم وتحليل وصحة وفساد وانتقاء وجوب وما أشبه ذلك، أي: أن الحكم هو المستفاد من القياس (٣).

#### المبحث الثالث

# أقوال العلماء في حجية القياس

قال الإمام الشوكاني: «اعلم أنه قد وقع الاتفاق على أنه حجة في الأمور الدنيوية»(٤)، وقال الفخر الرازي في المحصول: «كما في الأدوية والأغذية»(٥).

وإنما وقع الخلاف في القياس الشرعي:

١ - فذهب الجمهور إلى أن التعبد به جائز

<sup>(</sup>١) إرشاد الفحول للشوكاني ج٢ ص ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) نهاية السول للإسنوي ج ٣ ص ٥٤.

<sup>(</sup>٣) انظر في تعريف هذه الأركان: الإحكام للآمدي ج ٣ ص ٢٧٦، كشف الأسرار لعبد العزيز البخاري ج ٣ ص ٣٠١، المحصول للرازي ج ٢ ص ٢٤٨، وفواتح الرحموت للأنصاري ج ٢ ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٤) إرشاد الفحول للشوكاني ج ٢ ص ١٢١.

<sup>(</sup>٥) المحصول للفخر الرازي ج ٢ ص ٢٤٥.



عقلاً، ويجب العمل به شرعاً فقط(١).

٢ - وقال أبو الحسين البصري من المعتزلة:
 «إن العمل به واجب شرعاً وعقلاً، ولا فرق في المذهبين بين أن يكون القياس منصوص العلة أو غير منصوصها، ولا بين أن يكون جلياً أو خفياً»(٢).

٣- وذهب داود بن علي الأصفهاني إلى أن التعبد بالقياس واجب شرعاً في صورتين، وفيما عداهما يحرم العمل به، ولا دخل للعقل في الإيجاب ولا في التحريم:

الصورة الأولئ: أن يكون حكم الأصل منصوص العلة إما بصريح اللفظ أو بإيمائه، مثل أن يقول الشارع: الخمر حرام للإسكار، فيقاس النبيذ عليها.

الصورة الثانية: أن يكون الفرع بالحكم أولى من الأصل، مثل قياس الضرب على التأفيف بجامع الإيذاء ليثبت له التحريم، فإن الضرب

أولىٰ بالتحريم من التأفيف لشدة الإيذاء فيه (٣).

٤ – وذهب ابن حزم وأتباعه إلى أن التعبد بالقياس جائز عقلاً، ولكن الشرع لم يوجد فيه ما يدل على وجوب العمل به (٤)، وقال ابن حزم: «ويعيذنا الله تعالى أن نقول بالقياس في شيء من الدين» (٥).

٥ - وذهب الشيعة الإمامية والنظّام في أحد
 النقلين عنه: أن التعبد بالقياس محال عقلاً ١٠٠٠.

# المبحث الرابع

# أدلة نفاة القياس ومناقشتها

استدل نفاة القياس علىٰ عدم حجيته بأدلة من الكتاب والسنة والإجماع والمعقول، وتفصيل ذلك كما يلي:

# أولاً: أدلتهم من الكتاب:

ساق الإمام ابن حزم رحمه الله تعالىٰ آيات من القرآن الكريم تدل في وجهة نظره علىٰ نفي

<sup>(</sup>١) روضة الناظر وجنة المناظر لابن قدامة ج ٢ ص ٨٠٦.

<sup>(</sup>٢) المعتمد لأبي الحسين البصري ج٢ ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٣) نقله الشوكاني في إرشاد الفحول ٢ ص ١٢١، والسبكي في الإبهاج ج ٣ ص ٥.

<sup>(</sup>٤) مقاصد الشريعة الإسلامية لابن عاشور ج٢ ص٥٥.

<sup>(</sup>٥) الإحكام لابن حزم ج ٤ ص ٣٤.

<sup>(</sup>٦) نسب ذلك إليهم أبو الخطاب في التمهيدج ٣ ص ٣٦٧.



## القياس، وهي كما يلي:

- قال: (وقد جاءت نصوص بإبطال القياس، فمن ذلك قول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا القياس، فمن ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقَالَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ اللَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى اللّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ [الحجرات: ١]، وقال تعالى: ﴿ وَلَا نَقَفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ ۚ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴾ [الإسراء: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن شَيْءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٦]، وقال تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا ﴾ [مريم: ٢٤]» (١).

#### وجه الاستدلال من الآيات:

أن هذه النصوص مبطلة للقياس، وللقول في الدين بغير نص؛ لأن القياس على ما بينا قفو لما لا علم لهم به، وتقدمٌ بين يدي الله تعالى ورسوله على واستدراكٌ على الله تعالى ورسوله على ما لم يذكراه (٢).

#### المناقشة:

رد مثبتو القياس هذه الأدلة بقولهم: لا نسلم أن القول بالقياس تقديم بين يدي الله ورسوله،

فإن الله تعالىٰ قد أمرنا بالقياس، وحيث أمرنا به لم يكن القول به تقديماً بين يدي الله ورسوله، فدعواكم غير صحيحة، وعليه فليس القول بالقياس تقديم بين يدي الله ورسوله، وليس منه، ويمكن أن يقال بأن الآية خارجة عن محل النزاع، وسبب النزول يبين ذلك، فقد أخرج البخاري وغيره عن عبدالله بن الزبير قال: قدم رضي الله عنه: أمر القعقاع بن معبد، وقال عمر رضي الله عنه: بل أمر الأقرع بن حابس، فقال أبو بكر مني الله عنه: ما أردت إلا خلافي، فقال عمر رضي الله عنه: ما أردت خلافك، فتماريا حتى ارتفعت أصواتهما فأنزل الله الآية (٣).

وإذا ثبت هذا فتكون الآية خارجة عن محل النزاع، فإن قيل: العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، قلنا: هذا يفيدنا أكثر مما يفيدكم، ويكون في ذلك دليل على العمل بالقياس، كما لا نسلم أن الكتاب مشتمل على جميع الأحكام الشرعية من غير واسطة، فإنه خلاف الواقع، بل هو مشتمل عليها من حيث الجملة سواء كانت بواسطة أو بغير واسطة،

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام، ابن حزم، ج٢ ص ٤٩٣.

<sup>(</sup>٢) انظر: المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه برقم ٤٨٤٥.



وعليه فلا يقال: إن القياس غير محتاج إليه؛ لأن الكتاب على هذا التقرير لا يدل على بعضها إلا بواسطة القياس فيكون القياس محتاجاً إليه(١٠).

واستدلوا كذلك من آيات القرآن بقوله عز وجل: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَنَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ وَجل ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَنَبَ تِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ [النحل: ﴿ وَأَنزَلْنَا سِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم ﴾ إليّك الذِّكر لِتُبَيِّنَ لِلنّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم ﴾ [النحل: ٤٤]، وقوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ [المائدة: ٣](١).

وجه الاستدلال: أن هذه الآيات إبطال للقياس وللرأي؛ لأنه لا يختلف أهل القياس والرأي أنه لا يجوز استعمالها ما دام يوجد نص، وقد شهد الله تعالىٰ بأن النص لم يفرط فيه شيئا، وأن رسول الله على قد بين للناس كل ما نزل إليهم، وأن الدين قد كمل، فصح أن النص قد استوفى جميع الدين، فإذا كان ذلك كذلك فلا حاجة بأحد إلىٰ قياس، ولا إلىٰ رأيه ولا إلىٰ رأيه غيره (٣).

قال أبو محمد: «نص الله تعالىٰ علىٰ أنه لم

(١) نهاية السول شرح منهاج الوصول، الإسنوي، ج٢ ص ٢١.

(٢) المحليٰ بالآثار لابن حزم ج ١ ص ١٢١.

(٣) انظر: المرجع السابق ج ١ ص ١٢١.

(٤) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ج٢ ص ٥٠١.

(٥) بحث في القياس لمحمد فرغلي ص ٣٦٣.

يكل بيان الشريعة إلى أحد من الناس، ولا إلى رأي ولا إلى قياس، لكن إلى نص القرآن، وإلى رسوله على فقط، وما عداهما فضلال وباطل ومحال»(٤).

#### المناقشة:

يجاب عن هذه الأدلة بالإجابة السابقة، وهي أن الكتاب مشتمل على جميع الأحكام الشرعية من حيث الجملة، كان بواسطة أو بغير واسطة، وعليه فلا يقال: إن القياس غير محتاج إليه؛ لأن الكتاب على هذا التقرير لا يدل على بعضها إلا بواسطة القياس، فيكون القياس محتاجاً إليه.

واستدلوا كذلك بقوله تعالى: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَغَرُصُونَ ﴾ يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَغَرُصُونَ ﴾ [يونس: ٦٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا لَهُمْ بِهِ، مِنْ عِلْمٍ إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظَنَّ وَإِنَّ الظَنَّ لَا يُعَنِى مِنَ ٱلْحَقَ شَيْئًا ﴾ [النجم: ٢٨]، وغير ذلك مما فيه النهي عن اتباع الظن (٥٠).



وجه الدلالة: أن الله تعالى نهى عن اتباع الظن، والقياس يفيد الظن، فهو منهي عنه، فلو كان الحكم الثابت بالقياس حقاً لكان الظن مغنياً عن الحق (١).

#### المناقشة:

أجاب جمه ور العلماء عن هذه الآيات بأن الحكم بالقياس مقطوع به، والظن وقع في طريقه؛ لأن المجتهد إذا ظن أن تعليل حرمة الخمر بالإسكار، ووجده في النبيذ ظن حرمته أيضاً، فحصلت له مقدمة قطعية وهي أنا أظن حرمة النبيذ، وعنده مقدمة أخرى قطعية، وهي أن كل من ظن حرمة النبيذ يجب عليه العمل لدلالة الإجماع القاطع على وجوب اتباع الظن، فالحكم مقطوع أي العلم بوجوب العمل العمل، أو ثبوت الحكم بالنظر إلى الدليل مقطوع، وعليه فالآيات تحرم اتباع الظن الصرف والقول به، وهذا لا ينكره مسلم بل كل العلماء بقولون به (٢٠).

قال الجويني: «وأما من قال: الأقيسة لا

قرار لها، وفنون النظر على حسب الفكر، فقصاراه آيل إلى تقبيح الظن، وإيجاب الاستصلاح، وشرع اليقين...، ثم الأمر ليس على ما تخيلوه، بل للظنون المرعية والأقيسة المعتبرة الشرعية المرضية روابط وضوابط لا يعرفها إلا الغواصون»(٣).

وأجاب الجمهور كذلك بأن ما ساقه النافي للقياس حجة عليه لا له، فإن القول ببطلان القياس ليس معلوماً عندك، بل مظنون ضرورة أنه لا قاطع على فساده (٤).

واستدل نفاة القياس بقوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ وَاستدل نفاة القياس بقوله تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَا فِ ٱلْبَرِّ مَفَاتِحُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَا تَستُقُطُ مِن وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِنَبٍ مُثِينٍ ﴾ [الأنعام: ٥٩].

وجه الدلالة: أن القرآن مشتمل على جميع الأحكام الشرعية، فإن كان الحكم القياسي حكماً شرعياً فهو داخل فيما اشتمل عليه القرآن الكريم، وعليه لا يجوز العمل بالقياس

<sup>(</sup>١) نهاية السول للإسنوي ج٣ ص ٢١، والإبهاج للسبكي ج٣ ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) نهاية السول للإسنوي ج ٣ ص ٢١، والإبهاج للسبكي ج ٣ ص ١٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر: البرهان لإمام الحرمين الجويني ج ٢ ص ٧٥٧.

<sup>(</sup>٤) بحوث في القياس لفرغلي ص ٣٦٤.



إذ يستغنى بالكتاب عنه، ويكون الدليل هو القرآن وليس القياس، وإن كان الحكم القياسي ليس حكماً شرعياً فهو خارج عن محل النزاع، ولا يضرنا أن يكون ذلك قياساً(١).

#### المناقشة:

يجاب عن ذلك بما سبق، وأن يجاب عن الآية الأولى من أننا لا نسلم أن الكتاب مشتمل على جميع الأحكام الشرعية من غير واسطة، فإنه خلاف الواقع، وفضلاً عن ذلك يمكن أن يجاب أيضاً بما يلى:

أننا لا نسلم أن المراد من الكتاب القرآن، بل لم لا يكون المراد منه اللوح المحفوظ، ويدل على ذلك سياق الآية، كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن ذَابَةِ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا وَمُسْتَوْدَعَهَا كُلُّ فِي كِتَبِ مُبِينٍ ﴾ ويعْلَمُ مُسْنَقَرَهَا وَمُسْتَوْدَعَها كُلُّ فِي كِتَبِ مُبِينٍ ﴾ [هود: ٦].

ويمكن كذلك أن يرد ذلك عليكم بالإبطال بأن يقال لكم: يلزمكم ألا تقولوا بأن السنة يثبت بها الأحكام، إذ في القرآن كل الأحكام، وهذا مما لا يقوله إلا ضال، ويمكن أن يقولوا:

إن السنة منصوص في الكتاب على الأخذ بها، نقول أيضاً: القياس أخذنا حكمه من الكتاب والسنة، فلا فرق، وبهذا بطل ما قالوه، والحمد لله رب العالمين (٢).

واستدلوا كذلك بقول الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللّهِ عَامَنُواْ لَا تَسْتَكُواْ عَنْ أَشْيَاتَهَ إِن تُبَدَ لَكُمْ تَسُوُّكُمْ وَإِن تَسْتَكُواْ عَنْهَا حِينَ يُسَنَّلُوا الْقُرْءَانُ تُبَدَ لَكُمْ مَا اللّهُ عَنْهً وَاللّهُ عَفُورٌ حَلِيكُمْ ﴿ اللّهَ عَنْهَا لَهَا عَنْهَا اللّهُ عَنْهً وَاللّهُ عَفُورٌ حَلِيكُمْ ﴿ اللّهَ عَنْهَا لَهَا عَنْهَا اللّهُ عَنْهً وَاللّهُ عَفُورٌ حَلِيكُمْ ﴿ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ واللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَلّهُ عَلَيْهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَلَّ عَلَيْهُ وَلّهُ عَنْهُ وَلَالِكُمْ عَلَا اللّهُ عَنْهُ وَلّهُ عَلَيْكُولُولُولُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَلَاللّهُ عَنْهُ وَلَاللّهُ عَلَالَّهُ عَلَالَهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَالّهُ وَاللّهُ عَلْهُ عَلَالَّهُ وَلَاللّهُ عَلَالّهُ وَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَالَاللّهُ عَلَاللّهُ اللّهُ عَلَاللّهُ عَلَالّهُ وَلَاللّهُ عَلَالَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَّا عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَالّهُ عَلَا عَلَاللّهُ عَلَالَّهُ عَلَاللّهُ عَلَالَاللّهُ عَلَالهُ عَلَالّهُ عَلَاللّهُ عَلَالهُ عَلَاللّهُ عَلَالَاللّهُ عَلَالهُ عَلَالهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَالّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَاللّهُ عَلَّا عَلَاللّهُ عَلَالّهُ عَلَّهُ عَلَاللّهُ عَلَّا عَلَاللّهُ عَلَالِهُ عَلَالّهُ عَلَّا عَلَاللّهُ عَلَّهُ عَلّهُ عَلَّا عَلَّهُ عَل

#### وجه الدلالة:

قال ابن حزم: «فبين الله أن ما أمرنا به في القرآن أو على لسان نبيه على فهو واجب طاعته، وضد الطاعة المعصية، فمن لم يطع فقد عصى، ومن لم يفعل ما أمر به فلم يطع، ونهانا عن أن نسأل عن شيء جملة البتة، ولم يدعنا في لبس أن يقول قائل: إن هذه الآية نزلت في السؤال عن مثل ما سأل عبدالله بن حذافة، في السؤال عن مثل ما سأل عبدالله بن حذافة، لكن الله تعالى قال: ﴿ قَدْ سَأَلُهَا قَوْمٌ مِن الله تعالى قَال: ﴿ قَدْ سَأَلُهَا قَوْمٌ مِن فَي الشرائع التي يكفر من جحدها، ويضل ذلك في الشرائع التي يكفر من جحدها، ويضل

<sup>(</sup>١) الإبهاج للسبكي ج ٣ ص ١٢.

<sup>(</sup>٢) بحوث في القياس لفرغلي ص ٣٦٧.



من تركها، فصح ما لم يأت به نص، أو إجماع، فليس واجباً علينا، فأي شيء بقي بعد هذا؟ وهل في العالم نازلة تخرج من أن يقول قائل: هـذا واجب؟ فنقول لـه: إن أتيت علـي إيجابه بنص من القرآن، أو بكلام صحيح عن رسول الله عَيْكِيةً أو إجماع فسمعًا وطاعة وهو واجب، ومن أبي عن إيجاب حينئذ فهو كافر، وإن لم يأت على إيجابه بنص ولا إجماع فإنه كاذب، وذلك القول ليس بواجب؟ أو يقول قائل: هذا حرام، فنقول له: إن أتيت على النهى عنه بنص أو إجماع فهو حرام، وسمعاً وطاعة، ومن أراد استباحته حينئذ فهو آثم كاذب عاص، وإن لم تأت على النهى بنص ولا إجماع فأنت كاذب، وذلك الشيء ليس حراماً، فهل في العالم حكم يخرج عن هذا؟ فصح أن النص مستوعب لكل حكم يقع، أو وقع إلىٰ يوم القيامة، ولا سبيل إلى نازلة تخرج عن هذه الأحكام الثلاثة، وبالله التو فيق»<sup>(۱)</sup>.

#### المناقشة:

يجاب عن كل هذا بما سبق وأن بيناه في أدلة الجمهور، وأزيد علىٰ ذلك من أن نصوص

الكتاب والسنة غير محيطة بكل الوقائع، وكذلك الإجماع، ولم تذكر العلل إلا أمارات للأحكام، وعليه فالقياس أيضًا من الأدلة التي يثبت بها الأحكام، ونحن معه فيما فيه نص أو إجماع، ولكن نخالفه فيما لا نص فيه، وإن كان مشتملاً عليه الكتاب جملة فنحن نريده تفصلاً(٢).

واستدلوا أخيراً من الكتاب ببعض الآيات القرآنية التي تأمر باتباع ما أنزل الله، ويفهم منها منع العمل بالقياس، ومن هذه الآيات قوله تعالى: ﴿ فَإِن نَنزَعْنُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ والرَّسُولِ إِن كُننُمْ تُوْمِنُونَ بِاللّهِ والْيُومِ الْآخِرُ ذَلِكَ خَيْرٌ واَحَسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ [النساء: ٩٥]، وقوله تعالى: ﴿ التَّبِعُوا مِن دُونِهِ اَلْآخِرُ وَلَا تَنبَعُوا مِن دُونِهِ أَولِيآ ﴾ [الأعراف: ٣]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا اَخْنَلَفْتُمُ وَلِهِ مِن شَيْءٍ فَحُكُمُهُ وَلِلهَ اللّهِ ﴾ [الشورى: ١٠].

وجه الدلالة: أنه لا يجوز الاحتكام عند التنازع والرد إلا إلى الله ورسوله، أي إلى الكتاب والسنة، ولا ذكر للقياس البتة، فصح أن ما عدا القرآن والسنة لا يحل الرد إليه عند التنازع (٣).

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ج ٢ ص ٤٩٧.

<sup>(</sup>٢) بحوث في القياس لمحمد فرغلي ص ٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) الإحكام لابن حزم ج ٢ ص ٥٠١.



#### المناقشة:

أجيب عن ذلك أن المراد بهذه الآيات: أنه إذا تنازعتم في فهم دلالة الكتاب أو السنة، أو لم تجدوا الحكم في الكتاب والسنة فارجعوا إلى ما يوافق الكتاب والسنة وهو القياس، فإن الكتاب والسنة قد دلا على وجوب العمل به(١).

وبعد أن ذكر ابن حزم أدلة الكتاب، قال:
«ولا يحل الحكم بالقياس في الدين، والقول
به مقطوع على بطلانه عند الله تعالىٰ»(٢)، وقال
أيضاً: «وفي آية واحدة مما ذكرنا كفاية لمن
اتقى الله عز وجل ونصح لنفسه، فكيف وقد
تظاهرت الآيات بإبطال ما يدعونه من القياس
في دين الله تعالىٰ»(٢).

#### ثانيًا: أدلتهم من السنة:

ذهب نفاة القياس إلى نفي القياس بالسنة، فقد استدلوا ببعض الأحاديث التي ورد فيها ذم القياس والرأي، ومنع العمل به شرعاً، ومن هذه الأحاديث ما يلى:

الحديث الأول: روى أبو هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله على ا

#### وجه الاستدلال:

أن النبي على قد بين أن الأمة إذا عملت بالرأي فقد ضلت، وإذا كان العمل بالقياس فيه ضلال، فلا يصح التمسك به لبطلانه؛ لأن الشارع الحكيم قد رتب على التمسك به الضلال، وما كان ذلك كذلك فلا يصح العمل مه (٥).

#### المناقشة:

رد الجمهور على هذا الحديث بأنه ضعيف، قال الإمام السبكي: «لا تقوم به الحجة، ولا يصلح معارضاً؛ لأنه من رواية جبارة بن المفلس وهو ضعيف»(1).

<sup>(</sup>١) التبصرة في أصول الفقه للشيرازي ص ٤٣١، والتمهيد لأبي الخطاب ج ٣ ص ٤٠١.

<sup>(</sup>٢) النبذة الكافية في أحكام أصول الدين لابن حزم ص ٦١.

<sup>(</sup>٣) الإحكام لابن حزم ج ٢ ص ٥٠٤.

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في المسندج ١ ص ١٢٠، وانظر الفقيه والمتفقه للخطيب البغدادي ج ٥ ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٥) شرح المنهاج للأصفهاني بتحقيق د. عبدالكريم النحلة ج ٢ ص ٢٥٤.

<sup>(</sup>٦) الإبهاج شرح المنهاج للسبكي ج ٣ ص ١٧.



وأجاب الجمهور كذلك بأن الحديث معارض بالأحاديث الواردة في وجوب العمل بالقياس، مثل حديث معاذ وغيره، ويمكن أن يحمل النهي الوارد في الحديث على القياس الفاسد الذي لم يستجمع شروط صحته، كالقياس على غير أصل، أو دون الاستناد إلى دليل (۱).

## الحديث الثاني:

روى ابن حزم بسنده عن عوف بن مالك الأشجعي قال: قال رسول الله على: (تفترق أمتي على بضع وسبعين فرقة، أعظمهم فتنة قوم يقيسون الأمور برأيهم، فيحلون الحرام ويحرمون الحلال)(٢).

## وجه الاستدلال:

بين النبي عليه في هذا الحديث أن الأمة ستتفرق إلى بضع وسبعين فرقة، وأن أعظم هذه الفرق هم القياسون الذين يقيسون بآرائهم، فإذا كانوا هم أعظم الفرق ضرراً على الأمة، وهم

من يعملون بالقياس، فثبت أن العمل بالقياس باطل و لا يصح (٣).

#### المناقشة:

أجيب عن الاستدلال بهذا الحديث بأن هؤلاء الذين يقيسون الأمور بآرائهم وحسب أهوائهم دون الاستناد إلى أصل يقيسون عليه، هذا هو القياس الفاسد المذموم الذي يكون سبباً في الضلال والإضلال، دون القياس الصحيح المستند إلى النصوص من الكتاب والسنة (3).

علىٰ أن بعض العلماء قد طعن في صحة هذا الحديث وضعفه، كما ذهب إلىٰ ذلك أبو الخطاب، حيث قال: «إنه غير معروف، وإن صح فهو خبر واحد غير مشهور، فلا يحتج به في الأصول»(٥).

#### الحديث الثالث:

روى ابن حزم بسنده عن أبي هريرة رضي

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي ج ٣ ص ١٣٠، والمستصفىٰ للغزالي ج ٢ ص ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن عبد البر في جامع بيان العلم ج ٢ ص ٩٣، والخطيب في الفقيه والمتفقه ج ١ ص ١٨٠، وانظر: ملخص إبطال القياس ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) بحوث في القياس لفرغلي ص ٣٧٣.

<sup>(</sup>٤) العدة لأبي يعلى ج ٤ ص ١٣١٥، والتبصرة في أصول الفقه للشيرازي ص ٤٣٢.

<sup>(</sup>٥) التمهيد في أصول الفقه لأبي الخطاب ج ٣ ص ٤٠٢.



الله عنه عن النبي على قال: (دعوني ما تركتكم، إنما أهلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم، فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم)(١).

#### وجه الاستدلال:

قال أبو محمد: "فهذا حديث جامع لكل ما ذكرنا، بين فيه - أنه إذا نهى عن شيء فواجب أن يجتنب، وأنه إذا أمر بأمر فواجب ألا يبحث عنه في حياته عليه الصلاة والسلام -، وإذ هذه صفته ففرض على كل مسلم أن لا يحرمه ولا يوجبه، وإذا لم يكن حراماً ولا واجباً فهو مباح ضرورة، وإذ لا قسم إلا هذه الأقسام الثلاثة، فإذا بطل منها اثنان وجب الثالث ولا بد ضرورة، وهذه قضية نص، وقضية السمع، وقضية العقل التي لا يفهم العقل غيرها إلا الضلال والكهانة والسخافة التي يدعيها أصحاب القياس أنهم يفهمون من الوطئ أصحاب القياس أنهم يفهمون من الوطئ مقدار الصداق، وحسبنا الله ونعم الوكيل»(٢).

#### المناقشة:

يجاب عن ذلك بأن من المسلم به أن ما جاء به رسول الله على سواء كان أمراً أم نهياً أنه يجب امتثاله ولا كلام، كما أنه ما كان عفواً فهو مباح ولا كلام، فالحديث خارج عن محل النزاع، إذ محل النزاع إذا وجدت علة في المقيس عليه المحرم ووجدناها في غيره، فهل لنا أن نلحق هذا الفرع بالأصل؟ الجمهور: نعم، وغيرهم:

واستدل ابن حزم - رحمه الله - بأحاديث تنهى عن الإفتاء بغير علم والإنكار على من قال برأيه، وكل هذه النصوص في غير محل النزاع ولا يصح الاستدلال بها، والله أعلم.

## ثالثًا: أدلتهم من الإجماع:

استدل نفاة القياس بالإجماع على استحالة القياس، وقد نقل ابن حزم في ذلك أقوالاً للصحابة - رضوان الله عليهم - وبعض التابعين في ذم القياس، ومن ذلك:

عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال: أي

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ج ٢ ص ٤٩٨.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) بحوث في القياس لمحمد فرغلي ص ٣٧١.



أرض تقلني، وأي سماء تظلني إن قلت في آية من كتاب الله تعالى برأيي أو بما لا أعلم (١).

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: إياكم وأصحاب الرأي، فإنهم أعداء السنن، أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها فقالوا بالرأي فضلوا وأضلوا (٢).

وعن علي بن أبي طالب رضي الله عنه قال: لو كان الدين بالرأي لكان أسفل الخف أولى بالمسح من أعلاه، وقد رأيت رسول الله علي يمسح على ظاهر الخفين (٣).

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: ليس عام إلا والذي بعده شر منه، لا أقول عام أمطر من عام، ولا أمير خير من عام، ولا أمير خير من أمير، ولكن ذهاب خياركم وعلمائكم، ثم يحدث قوم يقيسون الأمور برأيهم، فينهدم الإسلام وينثلم (3).

وأما ما نقله ابن حزم عن بعض التابعين من أقوال في ذم الرأي والقياس فمنها:

عن ابن سيرين قال: القياس شؤم، وأول من قاس إبليس فهلك، وإنما عبدت الشمس والقمر بالمقاييس (٥).

وعن الشعبي أنه كان يقول: إياكم والمقايسة، فوالذي نفسي بيده لئن أخذتم بالمقايسة لتحلن الحرام ولتحرمن الحلال، ولكن ما بلغكم عن أصحاب رسول الله عليه فاحفظوه (1).

وعن سهل بن حنيف قال: اتهموا آراءكم على دينكم (٧).

وعن مسروق قال: لا أقيس شيئًا بشيء، أخاف أن تزل رجلي (^).

يقول ابن حزم بعد أن ذكر هذه الآثار: «فإذا الأمر كما ترون، ولم يصح قط عن أحد من

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ج ٢ ص ٥٠٩، وإعلام الموقعين لابن القيم ج ١ ص ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ج٢ ص٥٠٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٥) إعلام الموقعين لابن القيم ج ١ ص ٢٥٣، والإحكام لابن حزم ج ٢ ص ٥١١.

<sup>(</sup>٦) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ج ٢ ص ٥١٢.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق ج٢ ص١١٥.

<sup>(</sup>٨) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البرج ٣ ص ١٦٧.



الصحابة القول بالقياس، وأيقنا أنهم لم يعرفوا قط العلل التي لا يصلح القياس إلا عليها عند القائل به، فقد صح الإجماع منهم - رضي الله عنهم - على أنهم لم يعرفوا ما القياس، وأنه بدعة حدثت في القرن الثاني، ثم فشا وظهر في القرن الثالث»(۱).

#### المناقشة:

أجاب الأصوليون على استدلال الإمام ابن حزم بالإجماع على ذم القياس والرأي بأن الذين ذموا القياس والرأي هم أنفسهم الذين مدحوه وعملوا به، فيجب التوفيق بين هذه الروايات والأقوال المنقولة عنهم، والجواب عن ذلك إنما يكون بحمل ذمهم للقياس على القياس الفاسد الذي فقد شروط صحته، لاستحالة إجماعهم على شيئين متعارضين، وهذا ما ذهب إليه جمهور الأصوليين (٢).

يقول الإمام الرازي: «فثبت بهذه الروايات تصريح الصحابة والتابعين بإنكار الرأي والقياس، فإن قلت: هؤلاء الذين نقلت عنهم

المنع من القياس هم الذين دللنا على ذهابهم إلى القول به في الله بد من التوفيق، وذلك بأن نصرف الروايات المانعة من القياس إلى بعض أنواعه، وذلك حق؛ لأن العمل بالقياس الا يجوز عندنا إلا بشرائط مخصوصة»(").

وقال الإسنوي في نهاية السول: «بأن الذين نقل عنهم القول نقل عنهم إنكاره هم الذين نقل عنهم القول به، فلا بد من التوفيق بين النقلين، فيحمل الأول على القياس الصحيح، والثاني على القياس الفاسد، توفيقاً بين النقلين وجمعاً بين الروايتين»(٤).

وحمل ابن عبد البرهذه الروايات في ذم القياس والرأي على ما كان مخالفاً للأحاديث والسنن، فقد بين بأن العلماء اختلفوا في الرأي المقصود إليه بالذم في هذه الآثار مرفوعها وموقوفها ومقطوعها، فذهبت طائفة إلى أنه القول في الاعتقاد بمخالفة السنن؛ لأنهم استعملوا آراءهم وأقيستهم في رد الأحاديث حتى طعنوا في المشهور منها الذي بلغ التواتر، كأحاديث الشفاعة والحوض والميزان،

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام لابن حزم ج ٢ ص ٥٤٧.

<sup>(</sup>٢) شرح المنهاج للأصفهاني ج ٢ ص ٦٥٢ ، الإبهاج للسبكي ج ٣ ص ١٧.

<sup>(</sup>٣) المحصول في علم أصول الفقه للرازي ج ٢ ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) نهاية السول للإسنوي ج ٣ ص ١٦.



وذهبت طائفة أخرى: إلى أن الرأي المذموم المعيب المهجور الذي لا يحل النظر فيه ولا الاشتغال به هو الرأي المبتدع(١).

# رابعًا: أدلتهم من المعقول:

أولاً: احتج النظّام أنه كيف يتصرف بالقياس في شرع مبناه على التحكم والتعبد والفرق بين المتماثلات والجمع بين المختلفات؟ إذ قال: يغسل بول الجارية وينضح بول الغلام، ويجب الغسل من المني والحيض، دون المذي والبول، ونظائر ذلك كثير (٢).

#### المناقشة:

ناقش صاحب المحصول شبهة النظام، حيث قال: «وأما شبهة النظام فجوابها أن غالب أحكام الشرع معلل برعاية المصالح المعلومة، والخصم إنما بيّن خلاف ذلك في صور قليلة جداً، وورود الصور النادرة على خلاف الغالب لا يقدح في حصول الظن، كما أن الغيم الرطب إذا لم يمطر نادراً لا يقدح في ظن نزول المطر منه»(٣).

وقال الإسنوي: «وغالب الأحكام من هذا القبيل، وما ذكرتم من الصور فإنها نادرة لا تقدح في حصول الظن الغالب، لا سيما والفرق بين المتماثلات يجوز أن يكون لانتفاء صلاحية ما يوهم أنه جامع، أو لوجود معارض، وكذلك المختلفات بجواز اشتراكها في معنى جامع، وقد ذكر الفقهاء معاني هذه الأشياء»(1).

ثانياً: أن البراءة الأصلية قطعية، والقياس لا يفيد إلا الظن، فلا يقوى الظني على رفع القطعي (٥).

#### المناقشة:

قال ابن قدامة المقدسي في الرد على هذه الشبه: «قلنا: كما ترفعونه بـ «الظواهر» و «العموم» و «خبر الواحد» و «تحقيق المناط في آحاد الصور» ثم نقول: لا نرفعه إلا بقاطع، فإنا إذا تعبدنا باتباع العلة المظنونة فإنا نقطع بوجود الظن، ونقطع بوجود الحكم عند الظن فيكون قاطعاً» (1).

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله لابن عبد البرج ٢ ص ١٩٦.

<sup>(</sup>٢) المعتمد لأبي الحسين البصري ج ٢ ص ٧٤٧.

<sup>(</sup>٣) المحصول للرازي ج ٢ ص ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) نهاية السول للإسنوي ج ٣ ص ٢٢.

<sup>(</sup>٥) روضة الناظر وجنة المناظر لابن قدامة ج ٣ ص ٨٢٣.

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ج ٣ ص ٨٢٦.



ثالثاً: بأن الرجل لو قال لوكيله: اعتق غانماً لسو اده لم يعتق سائر عبيده السود(١).

#### المناقشة:

يجاب عنه بأن هذا مسلم، بل لو قال مصرحاً: قيسوا عليه سائر عبيدي السود، لم يعتق عليه سائر عبيدي السود، وذلك بخلاف ما لو نص الله - تعالى - على حكم ثم قال: قيسوا عليه، فلا نزاع في جواز القياس، والفرق بين الصورتين أن حقوق العباد مبنية على الشح والظنية لكثرة حاجاتهم وسرعة رجوعهم عن دواعيهم، بخلاف أحكام الشريعة فإنها إذا عللت الحكم، ثم أمرت بالقياس تحقق لا محالة في ذلك مصلحة (٢).

رابعًا: أن القياس يفضي إلى الخلاف والمنازعة، وكل ما يفضي إلى ذلك فمنهي عنه، فالقياس منهي عنه، فهو غير جائز، وبيان ذلك أن العمل بالقياس يقتضي اتباع الأمارات، وذلك يقتضي وقوع الاختلاف لا محالة، والوقوع دليل ذلك؛ لأن القياس مبني على

الظن، وهو مختلف باختلاف القياسين، ودليل النهي عن الاختلاف والنزاع قوله تعالىٰ: ﴿ وَلَا تَنْزَعُواْ فَنَفَشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمُ ﴾ [الأنفال: ٤٦]، ففيها نهي عن النزاع وهذا يستلزم ما يفضي إليه (٣).

#### المناقشة:

يجاب عن ذلك بأمرين:

الأول: أن العمل بالأدلة العقلية والنصوص يستلزم وقوع الخلاف، فما كان جواباً لكم عن هذا يكون جواباً لنا عن القياس (٤).

الثاني: وهو الإجابة عن الآية وذلك من وجهين:

أ) أن الآية إنما وردت في مصالح الحروب لقرينة قوله تعالى: ﴿ فَنَفَشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيْحُكُمْ ﴾.

ب) أن الآية محمولة على النزاع فيما يتعين فيه الحق كمسائل الأصول، وأما التنازع فيما عدا ذلك فجائز، لما روي من قوله عليه:

<sup>(</sup>۱) بحوث في القياس لفرغلي ص ٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) انظر: المحصول للرازي ج ٢ ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٣) انظر: بحوث في القياس لمحمد فرغلي ص ٣٧٨.

<sup>(</sup>٤) المحصول للرازي ج ٢ ص ١٤٨، ونهاية السول للإسنوي ج ٣ ص ٢١، والإبهاج للسبكي ج ٣ ص ١٣.



(اختلاف أمتي رحمة)<sup>(۱)</sup>.

خامسًا: أن رسول الله ﷺ قد أوتي جوامع الكلم، فكيف يليق به أن يترك الوجيز المفهم إلى الطويل الموهم، فيعدل عند قوله: «حرمتُ الربا في المكيل» إلى الستة الأشياء؟(٢).

#### المناقشة:

الجواب عن هذه الشبهة من وجهين:

ا) هذه استفهامات موجهة إلى الشارع، وفيها تحكم على الله تعالى ورسوله وسيد، وهذا لا يجوز، ولو فتح هذا الباب لما أمكن إغلاقه، حيث إنه سيأتي بعضهم ويقول: لو ذكر الشارع الأشياء الستة، وذكر معها أن ما عداها لا ربا فيه، وإن القياس حرام فيه، لكان ذلك أصرح وللجهل والاختلاف أدفع، وقد كان قادراً ببلاغته على قطع الاحتمال للألفاظ العامة، والظواهر، وعلى أن يبين الجميع في القرآن والمتواتر ليحسم أي احتمال يتطرق إلى المتن والسند جميعا، وإذا لم يفعل ذلك فلا سبيل والني التحكم على الله تعالى ورسوله ولي فيما وصرح ونبه، وطول وأوجز، والله أعلم بأسرار

- (١) بحوث في القياس لمحمد فرغلي ص ٣٧٩.
- (٢) روضة الناظر وجنة المناظر لابن قدامة المقدسي ج ٣ ص ٨٢٤.
- (٣) إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر د . عبدالكريم النملة ج ٧ ص ١٤٨.

ذلك كله.

٢) أنه غير بعيد أن يكون الشارع قد علم أن في التعبد بالقياس والاجتهاد مصلحة للمكلفين لا تحصل من التنصيص على حكم كل جزئية، وذلك بسبب بعث دواعي العلماء على الاجتهاد واستنباط الأحكام للحوادث المتجددة طلبًا لزيادة الثواب الحاصل به، قال تعالى: ﴿ يَرْفَع اللّهُ الّذِينَ ءَامَنُواْمِنكُمْ وَاللّذِينَ أُوتُواْ المجادلة: ١١](٣).

#### الخاتمة

بختام هذا الجهد المتواضع أكون قد قدمت جل أدلة القائلين بعدم حجية القياس، وقد قسّمتُ أدلتهم تقسيماً يسهل على المطلع معرفة أنواع الأدلة التي استدلوا بها، وفي نهاية كل دليل لهم ناقشت دليلهم وذكرت إجابة العلماء والأصوليين عليه.

وقد توصلت في نهاية هذا البحث إلى أن القائلين بنفي القياس استدلوا على مذهبهم بأدلة من الكتاب والسنة وآثار الصحابة والتابعين، لكن في كثير من الأحيان يمكن قلب



هذه الأدلة عليهم، بحيث تصبح حجة عليهم لا لهم.

ويظهر للمتأمل أن نفاة القياس بالغوا في نفي القياس إلى درجة المكابرة – والعياذ بالله – كما ذكر عنهم الإمام ابن تيمية، فالراجح – والعلم عند الله – أن الأدلة التي استدل بها نفاة القياس لا ترقى لترجيح مذهبهم على مذهب الجمهور القائلين بحجية القياس، وقد عمل بالقياس سلفنا من عصر الصحابة – رضوان الله عليهم طهرت وعرفت بمذهب الظاهرية.

وفي ختام هذا البحث أتوجّه بالشكر إلى الله تعالى على أن يسر لإتمام هذا العمل، وأرجوه جل وعلا أن ينفع به عباده، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

## فهرس المصادر والمراجع

- القرآن الكريم.

 الإبهاج في شرح المنهاج، تاج الدين السبكي، مطبعة توفيق، مصر.

۲) إتحاف ذوي البصائر بشرح روضة الناظر، د. عبد الكريم النملة، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض، ط۱، ۱۱۷ه - ۱۹۹۲م.

٣) الإحكام في أصول الأحكام، ابن حزم الأندلسي، دار الحديث ط، ٢، ١٤١٣هـ - ١٩٩٢م، القاهرة.

إلاحكام في أصول الأحكام، الآمدي،
 مطبعة محمد علي صبيح وأولاده، مصر.

ه) إرشاد الفحول إلى تحقيق الحق من علم الأصول، محمد بن علي الشوكاني، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٩هـ – ١٩٩٩م.

۲) إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن
 قيم الجوزية، دار الجيل، بيروت، ۱۹۸۸م.

۷) بحوث في القياس، محمد فرغلي،
 مطبعة الجبلاوي، شبرا، ۱۶۰۳هـ - ۱۹۹۰م.

٨) البرهان في أصول الفقه، أبو المعالي الجويني، إدارة الشئون الدينية بقطر، ط١،
 ١٣٩٩هـ.



٩) التبصرة في أصول الفقه، أبو إسحاق الشيرازي، دار الفكر، دمشق، ط١، ١٩٩١م.

10) التمهيد في أصول الفقه، أبو الخطاب الكلوذاني الحنبلي، منشورات مركز البحث العلمي بجامعة أم القرئ، مكة المكرمة، ط 1، ١٩٨٥م.

۱۱) جامع بيان العلم وفضله، ابن عبد البر النميري، طبعة دار الفكر، بيروت.

11) جمع الجوامع في أصول الفقه، تاج الدين السبكي، المطبعة الأزهرية المصرية، ط١، ١٣٣١هـ.

۱۳) روضة الناظر وجنة المناظر، ابن قدامة المقدسي، مكتبة الرشد، الرياض، ط٥، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م.

15) شرح المنهاج للبيضاوي في علم الأصول، الأصفهاني، مكتبة الرشد، الرياض، ط١، ١٩٩٠م.

10) شفاء الغليل في بيان الشبه والمخيل ومسالك التعليل، أبو حامد الغزالي، مطبعة الإرشاد، بغداد، ١٣٩٠هـ.

17) الصحاح تاج اللغة وتاج العربية، إسماعيل الجوهري، دار العلم للملايين، بيروت، ط٢، ١٣٩٩هـ.

۱۷) صحيح البخاري، محمد بن إسماعيل البخاري، دار السلام للنشر والتوزيع، الرياض، ط۲، ۱۶۱۹هـ - ۱۹۹۹م.

۱۸) العدة في أصول الفقه، أبو يعلىٰ الحنبلي، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٩٨٠م.

۱۹) الفقيه والمتفقه، الخطيب البغدادي، دار إحياء السنة النبوية، ۱۳۹٥هـ - ۱۹۷۰م.

٢٠) فواتح الرحموت بشرح مسلم الثبوت،
 عبد العلي الأنصاري، المطبعة الأميرية ببولاق،
 ط١، مصر، ١٣٢٤هـ.

۲۱) القاموس المحيط، الفيروزآبادي،
 المؤسسة العربية للطباعة والنشر، بيروت.

۲۲) كشف الأسرار عن أصول البزدوي، عبد العزيز البخاري، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٣٩٤هـ.

٢٣) لسان العرب، محمد بن منظور، دار



إحياء التراث العربي، مؤسسة التاريخ العربي، بيروت، ط٢، ١٩٩٣م.

۲۶) المحصول، فخر الدين الرازي، مطابع الفرزدق، الرياض، ط۱، ۱۳۹۹هـ.

۲۵) المحلئ شرح المجلئ، ابن حزم
 الأندلسي، دار إحياء التراث العربي، بيروت،
 لبنان، ط۱، ۱۸، ۱۸هـ – ۱۹۹۷م.

٢٦) مختار الصحاح، أبو بكر الرازي، مطبعة عيسىٰ البابي الحلبي وشركائه، مصر.

(۲۷) مختصر ابن الحاجب (طبع مع شرحه للقاضي مهند الدين الأيجي)، نشر مكتبة الكليات الأزهرية ورجعت إلىٰ المختصر المطبوع مع شرح الأصفهاني.

۲۸) المستصفى، أبو حامد الغزالي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۲، ۱۹۸۳م.

۲۹) مسند الإمام أحمد، أحمد بن حنبل، المكتب الإسلامي، بيروت، ط۲، ۱۳۹۸هـ - ١٩٧٨م.

٣٠) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، أحمد الفيومي، المكتبة

العلمية، بيروت، لبنان.

٣١) المعتمد في أصول الفقه، أبو الحسين البصري المعتزلي، دمشق، ١٣٨٤هـ.

٣٢) مقاصد الشريعة الإسلامية، الطاهر ابن عاشور التونسي، وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، قطر، ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م.

٣٣) ملخص إبطال القياس والرأي والاستحسان والتقليد والتعليل، ابن حزم الأندلسي، دار الفكر، بيروت، ط٢، ١٣٨٩هـ – ١٩٦٩م.

٣٤) منهاج العقول (شرح منهاج الوصول للبيضاوي)، البدخشي، طبع مع نهاية السول للإسنوي، مطبعة محمد على صبيح وأولاده، مصر.

٣٥) النبذة الكافية في أحكام أصول الدين، ابن حزم الأندلسي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١،٥٠٥هـ.

٣٦) نهاية السول شرح منهاج الوصول، جمال الدين الإسنوي، مطبعة السعادة، مصر.





مقدمة

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا، ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ وَلَا تَمُوثَنَّ إِلَّا وَٱلتُّم مُّسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران:١٠٢].

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَيَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا ۗ وَنِسَآءٌ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِي تَسَآةَ أُونَ بِهِ وَٱلْأَرْحَامُّ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱتَّقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلُا سَدِيلًا ۞ يُصْلِحَ لَكُمْ أَعْمَلَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ۗ وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولُهُ, فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٠-٧١].

وبعد:

فإن من محاسن الشريعة الإسلامية التيسير على المكلف في جميع التكاليف الشرعية، في العبادات والمعاملات وغيرها، مما يسبب للمكلف الحرج، فقد جاءت الشريعة برفعه، قال الله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمْ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْفُسَرَ ﴾ [البقرة:١٨٥]، وقال تعالىٰ: ﴿ مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُم مِّنْ حَرَجٍ ﴾[المائدة:٦].

وأمَّا السنة النبوية، فمنها: حديث أنس بْنِ

مَالِكٍ رضي الله عنه عَن النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: (يَسِّرُوا وَلَا تُعَسِّرُوا، وَبَشِّرُوا وَلَا تُنَفِّرُوا) (١).

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رضي الله عنه عَن النَّبِيِّ عَيْكَاتُهِ قَالَ: (إِنَّ الدِّينَ يُسْرُّ، وَلَنْ يُشَادُّ الدِّينَ أَحَدُّ إِلَّا غَلَبَهُ، فَسَـدِّدُوا وَقَارِبُوا، وَأَبْشِـرُوا، وَاسْـتَعِينُوا بِالْغَدْوَةِ وَالرَّوْحَةِ وَشَيْءٍ مِنْ الدُّلْجَةِ)(٢).

حتى كانت قاعدة التيسير من القواعد المقررة عند أهل العلم رحمهم الله تعالى، وجعلوها من القواعد التي عليها مدار الشريعة، ومنها قاعدة المشقة تجلب التيسير.

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (۲۹)، صحيح مسلم (۱۷۳۲).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٣٩).



ولقد اقتضت حكمة الله تعالى أن يجعل مناط التكاليف الشرعية التي أمر بها عباده نفي الحرج عنهم، كي يؤدوها بحب واشتياق.

وهذا كله من عظيم رحمته، ومحبة عدم انقطاع الخلق عنه، فهو المعبود سبحانه وتعالى، وسائر المخلوقات عابدون له.

وإنَّ مما تفضل الله تعالىٰ به علىٰ عباده أن جعل التكاليف الشرعية في السفر والمرض والمطر وغيرها مما فيه مشقة عليهم لها وضع خاص، فخفَّ ف عليهم ما فرض من أمور الطهارة والعبادة في مقامات وأحوال خاصة.

ففي السفر قصرت الصلاة الرباعية إلى اثنتين، وشرع الجمع وأبيح الفطر، وغير ذلك من العبادات، وفي الحضر شرع الجمع حال المطر والمرض وكل ما فيه مشقة، وهذا كله كما ذكرناه آنفاً من رحمته سبحانه وتعالىٰ بعباده.

وفي هذا البحث الوجيز نعرض أحكام الجمع بعذر المطر وبيان مسائله المتعلقة به، وقد حرصتُ على تقصّي المسائل من كتب الفقهاء رحمهم الله تعالى، وذكر مذاهب أهل العلم فيها بإيجاز مع بيان أدلتهم، وبيان الراجح منها حتى يعم النفع بها، ولم استطرد في خلاف

الفقهاء، بل حرصت على جمع المسائل التي يحتاجها المسلم في هذه الرخصة.

وقد رتّبتُه على ست عشرة مسألة:

- المسألة الأولى: معنى الجمع لغة واصطلاحاً.
- المسألة الثانية: مذاهب العلماء في الجمع بعذر المطر.
- المسألة الثالثة: الجمع بين الصلاتين من غير عذر من الكبائر.
  - المسألة الرابعة: ضابط المطر.
- المسألة الخامسة: علة الجمع في المطر.
  - المسألة السادسة: ما يلحق بالمطر.
  - المسألة السابعة: ما لا يلحق بالمطر.
- المسألة الثامنة: شروط الجمع بعذر المطر.
- المسألة التاسعة: الصلوات التي تجمع بعذر المطر.
- المسألة العاشرة: الجمع بين صلاتي الجمعة والعصر.
- المسألة الحادية عشرة: هل الجمع في المطر جمع تقديم أم جمع تأخير؟.



- المسألة الثانية عشرة: صلاة السنن الرواتب عند الجمع بعذر المطر.

- المسألة الثالثة عشرة: صلاة الوتر عند الجمع بين صلاتي المغرب والعشاء.

- المسألة الرابعة عشرة: الأذان والإقامة عند الجمع في المطر.

- المسألة الخامسة عشرة: أذكار الصلاتين المجموعتين.

- المسألة السادسة عشرة: سنن وآداب عند نزول المطر.

وقد استفدت من الكتب التي ألفت في هذا الباب، ومنها: كتاب (فقه الجمع بين الصلاتين بعذر المطر) للشيخ مشهور بن حسن سلمان، وكتاب (القول المعتبر في جمع الصلاتين للمطر) للشيخ حماد بن عبد الله بن محمد الحماد، أسأل الله تعالىٰ أن يجزيهم خير الجزاء علىٰ ما قدموا في هذا الباب، وأسأله النفع والقبول، وأن يجعل عملنا خالصاً لوجهه الكريم، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلىٰ الله علىٰ نبينا محمد وعلىٰ آله وصحبه أجمعين.

المسألة الأولى: معنى الجمع لغة واصطلاحاً:

الجمع لغة: ضم الشيء إلى الشيء.

اصطلاحاً: ضم إحدى الصلاتين إلى الأخرى في وقت إحداهما، وهو إمَّا أن يكون جمع تقديم أو تأخير.

المسألة الثانية: مذاهب العلماء في الجمع بعذر المطر:

# المذهب الأول:

ذهب جمهور أهل العلم من المالكية والشافعية والحنابلة إلى القول بمشروعية الجمع بعذر المطر. ويروى ذلك عن أبي بكر وعمر وعثمان وابن عمر وابن عباس وأبان بن عثمان، ومروان، وعمر بن عبد العزيز، والفقهاء السبعة، وهو عمل أهل المدينة. واستدلوا بما يلى:

## الدليل الأول:

من السنة النبوية؛ حديث ابن عباس رضي الله عنهما: (أن النبي على جمع بين الظهر والعصر والمغرب والعشاء بالمدينة في غير خوف ولا مطر)، قيل لابن عباس: ما أراد بذلك؟ قال: أراد أن لا يحرج أمته)(١).

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم (۷۰۵)



وفي رواية له: (صلى رسول الله و الظهر والعصر جميعًا، في والعصر جميعًا، والمغرب والعشاء جميعًا، في غير خوف و لا سفر). قال مالك: أرى ذلك كان في المطر(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «وبهذا استدل أحمد رحمه الله على الجمع لهذه الأمور بطريق الأولى، فإن هذا الكلام يدل على أن الجمع لهذه الأمور أولى، وهذا من باب التنبيه بالفعل، فإنه إذا جمع ليرفع الحرج الحاصل بدون الخوف والمطر والسفر فالحرج الحاصل بذه أولى أن يرفع. والجمع لها أولى من الجمع لغيرها»(٢).

### الدليل الثاني:

الآثار المنقولة عن الصحابة:

أثر ابن عمر الذي أخرجه مالك في الموطأ(٣) بسنده عن نافع قال: إن عبد الله بن عمر كان إذا جمع الأمراء بين المغرب والعشاء في المطر جمع معهم.

وروئ عبد الرزاق عن معمر عن أيوب عن نافع: (أن أهل المدينة كانوا يجمعون بين المغرب والعشاء في الليلة المطيرة، فيصلي معهم ابن عمر رضي الله عنهما لا يعيب ذلك عليهم)(1).

وقال هشام بن عروة: «رأيت أبان بن عثمان يجمع بين الصلاتين في الليلة المطيرة، المغرب والعشاء، فيصليهما معه عروة بن الزبير، وأبو سلمة بن عبد الرحمن، وأبو بكر بن عبد الرحمن، لا ينكرونه»(٥).

قال ابن قدامة: «ولا يعرف لهم في عصرهم مخالف، فكان إجماعًا»(٢).

ومنها أثر أبي سلمة بن عبد الرحمن قال: «إنَّ من السنة إذا كان يوم مطير أن يجمع بين المغرب والعشاء»(٧).

قال الإمام ابن القاسم رحمه الله تعالىٰ: «قال ابن وهب: عن عمر و بن الحارث أن

<sup>(</sup>١) السنن المأثورة للشافعي: ص١٢٣.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۲۲/۲۷.

<sup>(</sup>٣) الموطأ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٤) مصنف عبد الرزاق ٤٤٤١.

<sup>(</sup>٥) رواه الأثرم، وانظر: المغنى ٣/ ١٢٣.

<sup>(</sup>٦) المغنى ٣/ ١٢٣.

<sup>(</sup>٧) رواه الأثرم، وانظر: التمهيد ١٢/ ٢١٢.



سعيد بن هلال حدثه أن ابن قُسيط حدّثه: إنَّ جمع الصلاتين بالمدينة في ليلة المطر المغرب والعشاء سنَّة، وأن قد صلاها أبوبكر وعمر وعثمان علىٰ ذلك، وجمعُهما أن العشاء تُقرَّب إلىٰ المغرب حين يصلىٰ المغرب، وكذلك أيضاً يصلون بالمدينة»(١).

لكن ابن قسيط، وهو يزيد بن عبد الله بن قسيط وإن كان ثقة، فهو من الطبقة الرابعة (٢) الذين جل روايتهم عن كبار التابعين ولم يدركوا الخلفاء الراشدين، فيكون الأثر منقطعاً.

لكن مع ذلك لم ينقل عن أحد من أصحاب النبي عليه أنه أنكره.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى بعد أن ذكر الآثار الواردة عن السلف في الجمع بعـ ذر المطر: «فهذه الآثـار تدل على أن الجمع للمطـر من الأمـر القديم المعمول بـه بالمدينة زمـن الصحابـة والتابعين، مـع أنه لـم ينقل أن أحداً مـن الصحابة والتابعين أنكر ذلك، فعلم أنه منقول عندهم بالتواتر جواز ذلك»(٣).

# المذهب الثاني:

ذهب الإمام أبو حنيفة والمزني من الشافعية، والليث بن سعد وأكثر أصحاب داود الظاهري إلىٰ عدم مشروعية الجمع بعذر المطر. فالإمام أبو حنيفة رحمه الله تعالىٰ يرئ عدم القول بالجمع أصلاً في المطر أو غيره من الأعذار إلا في صلاة الظهر والعصر بعرفة، والمغرب والعشاء بمزدلفة، وأمّا غيره فإنهم لا يرون الجمع في الحضر، ويقصرونه علىٰ السفر(1).

وتأول هو ومن معه الجمع الوارد في حديث ابن عباس رضي الله عنهما بأنه جمع صوري، وهو تأخير صلاة الظهر إلىٰ آخر الوقت وتقديم صلاة العصر أول الوقت.

والذي يظهر رجحان ما ذهب إليه الجمهور من أن الجمع حقيقي؛ وذلك لاعتبارات، منها: دلالة حديث ابن عباس رضي الله عنهما، وأثر ابن عمر رضى الله عنهما.

أمَّا تأويل الجمع الوارد في الحديث بأنه جمع صوري فقد قال ابن قدامة رحمه الله

<sup>(</sup>١) المدونة١/ ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب ٧٧٤١.

<sup>(</sup>٣) الفتاوي ٢٤/ ٨٣.

<sup>(</sup>٤) بدائع الصنائع (١/ ١٢٧) ، نيل الأوطار (٣/ ٢٥٩ - ٢٦٠).



تعالىٰ: «ولو كان الجمع هكذا - أي صورياً - لجاز الجمع بين العصر والمغرب، والعشاء والصبح، ولا خلاف بين الأمة في تحريم ذلك»(١).

قال ابن القيم: «ومن تأمل أحاديث الجمع وجدها كلها صريحة في جمع الوقت لا في جمع الفعل [أي الجمع جمع الفعل [أي الجمع الصوري] أشق وأصعب من الإفراد بكثير، فإنه ينتظر بالرخصة أن يبقى من وقت الأولى قدر فعلها فقط، بحيث إذا سلّم منها دخل وقت الثانية فأوقع كل واحدة منهما في وقتها، وهذا أمر في غاية العسر والحرج والمشقة، وهو مناف لمقصود الجمع، وألفاظ السنة الصحيحة الصريحة، ترده كما تقدم، وبالله التوفيق»(٢).

المسألة الثالثة: الجمع بين الصلاتين من غير عذر من الكبائر:

دلت الأحاديث الصحيحة عن رسول الله على من قوله وفعله على وجوب أداء الصلوات الخمس في أوقاتها الخمسة، وأنه لا يجوز أن

يجمع بين الظهر والعصر ولا بين المغرب والعشاء إلا لعذر، كالمرض والسفر والمطر ونحوها مما يشق معه المجيء إلى المساجد لكل صلاة في وقتها من الصلوات الأربع المذكورة، وقد وَقَت الصلاة للنبي وَقَقَي في أوقاتها الخمسة جبرائيلُ عليه السلام، فصلى أوقاتها الخمسة جبرائيلُ عليه السلام، فصلى به في وقت كل واحدة في أوله وآخره في يومين، ثم قال له عليه الصلاة والسلام بعدما صلى به الظهر في وقتها والعصر في وقتها: الصلاة بين هذين الوقتين، وهكذا لما صلى به المغرب في وقتها والعشاء في وقتها قال: الصلاة بين هذين الوقتين.

روئ البيهقي في سننه الكبرئ (٤) بسنده عن أبي قتادة العدوي أن عمر بن الخطاب كتب إلى عامل له: ثلاث من الكبائر: الجمع بين الصلاتين إلا من عذر، والفرار من الزحف، والنُهُمين.

قال البيهقي: وقد روي فيه حديث موصول عن النبي عليه وفي إسناده من لا يحتج به.أ.ه.

<sup>(</sup>۱) المغنى٣/ ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) إعلام الموقعين ٢/ ٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي (١٤٩) ، سنن أبي داود (٣٩٣).

<sup>(</sup>٤) سنن البيهقي ٣/ ١٦٩.



وضعّف جمع من المحدثين كالترمذي والعقيلي والدارقطني، وغيرهم.

فائدة: هـل الأفضل الجمع بين الصلاتين أم أداء كل صلاة في وقتها؟

قال الإمام النووي رحمه الله تعالى: "وترك الجمع أفضل بلا خلاف، فيصلي كل صلاة في وقتها؛ للخروج من الخلاف، فإن أبا حنيفة وجماعة من التابعين لا يجوزونه"(١).

وقال ابن مفلح: يجوز الجمع، وتركه أفضل (٢).

وسئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى، هل الجمع بين الصلاتين في السفر أفضل أم القصر؟ فأجاب: «الحمد لله، بل فعل كل صلاة في وقتها أفضل، إذا لم يكن به حاجة إلى الجمع، فإن غالب صلاة النبي وقتها أوقاتها، وإنما يصليها في أوقاتها، وإنما يصليها في أوقاتها، وإنما كان الجمع منه مرات قليلة. وفرق كثير من الناس بين الجمع والقصر، وظنّهم أن هذا يشرع وسنة ثابتة، والجمع رخصة عارضة، وذلك أن

النبي عَلَيْ في جميع أسفاره كان يصلي الرباعية ركعتين، ولم ينقل أحد أنه صلى في سفره الرباعية أربعًا، بل وكذلك أصحابه معه»(٣).

## المسألة الرابعة: ضابط المطر:

مما يكثر الخوض فيه بين أئمة المساجد والمصلين الاختلاف في بيان ضابط المطر المبيح للجمع، وقد اختلف الفقهاء في ذلك على أقوال:

ذهب المالكية والحنابلة إلى أن المطر الذي يبل الذي يبيح الجمع هو المطر الكثير الذي يبل الثياب، ويحصل للمصلي معه مشقة بذهابه إلى المسجد(٤).

قال الشيخ ابن عثيمين: "إذا كان هناك مطر يبل الثياب لكثرته وغزارته فإنه يجوز الجمع بين العشاءين، فإن كان المطر قلي الألا يبل الثياب فإن الجمع لا يجوز؛ لأن هذا النوع من المطر لا يلحق المكلف فيه مشقة، بخلاف الذي يبل الثياب، ولا سيَّما إذا كان في أيام الشتاء، فإنه يلحقه مشقة من جهة البلل، ومشقة أخرى من

<sup>(</sup>١) روضة الطالبين (١/ ٤٠٣).

<sup>(</sup>٢) المبدع (٢/١١٧).

<sup>(</sup>۳) الفتاوئ ۲۶/۱۹.

<sup>(</sup>٤) المغنى لابن قدامة ٣/ ١٣٣، الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني ٢/ ٢٦٩



جهة البرد، ولا سيما إذا انضم إلى ذلك ريح فإنها تزداد المشقة، فإن قيل: ما ضابط البلل؟ فالجواب: هو الذي إذا عصر الثوب تقاطر منه الماء»(١).

وذكر بعض فقهاء المالكية في تحديد الضابط بقوله: وهو الذي يحمل أواسط الناس على تغطية الرأس (٢).

وتوسع فقهاء الشافعية فقالوا: إن الجمع يشرع بمجرد المطر الذي يبل الثياب ولو كان قليلاً؛ لحصول الأذي به (٣).

والصواب في ذلك القول الأول؛ لأن العلة في الجمع المشقة، ولا مشقة في المطر الخفيف.

# المسألة الخامسة: علة الجمع بعذر المطر:

علة الجمع بعذر المطرهي المشقة الحاصلة للمكلف من البلل في ثيابه ونعله، وما يحصل له من الضرر الحاصل من الوحل الناتج عن المطر، فأما إن كان المطر خفيفًا فلا يكون عذراً في الجمع.

ومن مقاصد الشرع في إباحة الجمع إدراك المكلف لصلاة الجماعة، وهذا من مقاصد الجمع وعلله.

قال أبو العباس القرافي رحمه الله: «وإذا كان الأمر كذلك فلا يخفى على من فهم شيئا من مقاصد الشرع أن المكلف في حال المطر مخيّر بين إيقاع صلاة العشاء مقدمة قبل وقتها المحدود لها في غير هذه الحال؛ إيثاراً لإحراز فضيلة الجماعة، وبين إيقاعها فذاً في وقتها المذكور، ولا غرو في التخيير بين أمر راجح ومرجوح وفاضل ومفضول، كما في خصال الكفارة، فإن العتق أرجحها لرجحان قيمة الرقبة على قيمة الكسوة والإطعام في غالب العادة»(٤).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: «وأيضاً فالجمع بين الصلاتين مشروع لحاجة دنيوية، فلأن يكون مشروعاً لتكميل الصلاة أولى. والجامع بين الصلاتين مصلً في الوقت، والنبي عليه جمع بين الظهر والعصر بعرفة في وقت الظهر؛ لأجل تكميل الوقوف واتصاله، وإلا فقد كان يمكنه أن ينزل فيصلى، فجمع بين

<sup>(</sup>١) الشرح الممتع ٤/ ٥٥٥.

<sup>(</sup>۲) شرح الزرقاني علىٰ مختصر خليل ۲/ ۸۸.

<sup>(</sup>۳) مغنى المحتاج ١/ ٥٣٤.

<sup>(</sup>٤) الفروق٣/ ٤٥٠.



الصلاتين لتكميل الوقوف، فالجمع لتكميل الصلاة أولى. وأيضاً فإنه جمع بالمدينة للمطر، وهو نفسه لم يكن يتضرر بالمطر، بل جمع لتحصيل الصلاة في الجماعة، والجمع لتحصيل الجماعة خير من التفريق والانفراد»(۱).

قال ابن القيم رحمه الله: «استدل على وجوب الجماعة بأن الجمع بين الصلاتين شرع في المطر؛ لأجل تحصيل الجماعة مع أن إحدى الصلاتين قد وقعت خارج الوقت، والوقت واجبه فلو لم تكن الجماعة واجبة لما ترك لها الوقت الواجب». (٢).

## المسألة السادسة: ما يلحق بالمطر:

## الطين والوحل:

يرى فقهاء الحنابلة وبعض الشافعية وبه قال عمر بن عبد العزيز: أن الطين أو الوحل عذر يبيح الجمع كالمطر؛ لأنه يلوِّث الثياب

والنعل ويتعرض الإنسان فيه للزلق وتتأذى نفسه وثيابه، وهذا أعظم من البلل<sup>(٣)</sup>.

وقيد شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى الوحل بالشديد(٤).

والمعتمد عند الشافعية أنه لا يجوز الجمع بسبب الطين أو الوحل؛ لأنَّ ذلك كان في زمن النبي عَلَيْهُ ولم ينقل أنه جمع لأجله (٥).

أمّا فقهاء المالكية فقالوا: إن اجتمع المطر والطين والظلمة، أو اثنان منهما، أو انفرد المطر جاز الجمع، بخلاف انفراد الظلمة، وفي انفراد الطين قولان، والمشهور عدم الجمع<sup>(1)</sup>.

## الثلج والبرد:

ألحق فقهاء الحنابلة الثلج والبَرَد بحكم المطر(). وكذا فقهاء المالكية، لكنهم قيدوه بأن يكون كثيراً يتعذر نفضه، فإن كان غير ذلك فلا يجوز الجمع().

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ٢١/٢٥٤.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد ٣/ ٦٨١.

<sup>(</sup>٤) الفتاوي ٢٤/ ٢٩.

<sup>(0)</sup> Ilanae 3/777.

<sup>(</sup>٦) التمهيد١٢/١٢.

<sup>(</sup>۷) المغنى ٣/ ١٣٣.

<sup>(</sup>٨) بلغة السالك ١/ ١٧٧، الفواكه الدواني ٢/ ٢٧٠.

بالمطر، وهو مروى عن عمر بن عبد العزيز؟

ألحق فقهاء المالكية المطر المتوقع

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وإنما سن

ذلك - يعني الجمع وهو يتكلم عن الغيم

- لأن هاتين الصلاتين يجمع بينهما للعذر،

وحال الغيم حال عذر فأخرت الأولى من

صلاتي الجمع وقدمت الثانية لمصلحتين:

إحداهما التخفيف عن الناس حتى يصلوها

مرة واحدة؛ لأجل خوف المطر كالجمع بينهما

بالقرائن، ولو جمعوا ولم يحصل المطر فإنهم

لأن ذلك عذر في ترك الجمعة والجماعة(٥).

المسألة السابعة: ما لا يلحق بالمطر:

المطر المتوقع:

مع المطر »<sup>(۷)</sup>.

يعيدون العشاء في وقتها(٢).



وأمَّا فقهاء الشافعية فأكثرهم على أن الثلج والسرد إن كانا يذوبان ويبلان الثياب فيشرع لأجلهما الجمع وإلا فلا(١). ومنهم من قال: إن كان قطعًا كباراً يخشي منه، جاز الجمع، وفي معناه البرَ  $c^{(1)}$ .

# الشَّفَّان:

وهو بَرَدُ ريح فيها ندوةٌ، وقيل في تعريفه: ريح باردة فيها مطر خفيف، فإذا بَلّ الثوب فعند أهل العلم رحمهم الله تعالىٰ له بالمطر لوجود المشقة الحاصلة باجتماع الريح والبرودة والبلل الحاصل.

### الجليد:

ألحق فقهاء الحنابلة الجليد بالمطر(٤).

## الرياح الشديدة الباردة:

ألحق فقهاء الحنابلة الرياح الشديدة الباردة

الشافعية أنه يجوز الجمع الأجله (٣). وإلحاق

«لا يجوز الجمع في مثل هذه الحال؛ لأن

وقال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى:

<sup>(</sup>١) المجموع للإمام النووي٤/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) نهاية المحتاج ٢/ ٢٨١.

<sup>(</sup>٣) المجموع للإمام النووي٤/ ٢٦١.

<sup>(</sup>٤) التوضيح بين المقنع والتنقيح ١/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٥) الإنصاف للمرداوي٢/ ٣٣٨.

<sup>(</sup>٦) الفواكه الدواني ٢/ ٢٧١.

<sup>(</sup>۷) الفتاوي ۲/۹/۲۹.



المتوقع غير واقع، وكم من حال يتوقع الناس فيها المطر لكثافة السحاب ثم يتفرق ولا يمطر »(١).

والذي يظهر ما ذهب إليه الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى من أن المطر المتوقع لا يجمع للعلة التي ذكرها رحمه الله تعالى.

#### الظلمة:

فلا تلحق بعذر المطر إلا إذا صاحبها وحل (٢).

### البرْد:

يقول الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى: «فإن مجرد البرد لا يبيح الجمع إلا أن يكون مصحوباً بهواء يتأذى به الناس عند خروجهم إلى المساجد، أو مصحوباً بنزول يتأذى به الناس "".

### الطل والمطر الخفيف:

لا يلحق في الحكم بالمطر الكثير في

- (۱) مجموع فتاوى ابن عثيمين ۱۸ ۲٤٤.
- (٢) حاشية العدوي علىٰ كفاية الطالب الرباني ١/ ٣٣٥.
  - (٣) مجموع الفتاوي ١٥/ ٢٤٠.
  - (٤) المغني لابن قدامة ٣/ ١٣٣.
  - (٥) مجموع فتاوي ابن عثيمين ١٥/ ٢٤٠.

مشروعية الجمع (٤).

# الشك في المطر هل هو مبيح أم لا؟

إذا شك هل المطر الذي وقع يبيح الجمع أو لا؟ فالصواب أنه لا يجوز الجمع في هذه الحال؛ لأن الأصل وجوب فعل الصلاة في وقتها، فلا يعدل عن الأصل إلا بيقين العذر (٥).

## المسألة الثامنة: شروط الجمع في المطر:

ذكر أهل العلم رحمهم الله تعالى شروطاً لا بد من توافرها أثناء الجمع في المطر، وإذا تخلف واحدٌ من هذه الشروط فإنه لا يصح جمع المكلف في هذا العذر.

الشرط الأول: أن لا يكون الجمع بين الصبح وغيرها ولا بين العصر والمغرب:

لأنه لم ينقل عن رسول الله على أنّه جمع في غير الظهر والعصر، والمغرب والعشاء، والعبادات توقيفية يقتصر فيها على ما ورد به النص، وقد نقل الإجماع على ذلك ابن عبد



البر(١)، وابن دقيق العيد(٢)، وغيرهما.

الشرط الثاني: النية: تشترط النية عند الجمع؛ وذلك لأنه عمل فيدخل في عموم قوله ولا إنما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوئ)(")، ولأهل العلم رحمهم الله تعالى كلام في محلها على مذاهب:

فمذهب المالكية والحنابلة وحكاه المزني في المختصر عن الشافعي أن النية تجب عند الإحرام بالأولى؛ لأنَّ كل عبادة اشترطت فيها النية اعتبرت في أولها كنية الصلاة (٤).

وجور المالكية لمن جاء إلى المسجد ووجد الجماعة في صلاة العشاء أن يدخل معهم فيها، ويغتفر له نية الجمع عند صلاته المغرب؛ لأنه تابع لهم (٥).

وأمَّا مذهب الشافعية فالأصح عندهم جوازها مع الإحرام أو في أثناء الصلاة، أو مع

التحلل منها، ولا يجوز بعد التحلل(٢).

وقال أيضاً: «ولم ينقل قط أحد عن النبي وقال أيضاً: «ولم ينقل قط أحد عن النبي وقال أنه أمر أصحابه، لا بنية قصر ولا نية جمع، ولا كان خلفاؤه وأصحابه يأمرون بذلك من يصلي خلفهم»(٩). واختار هذا القول الشيخ السعدي، وابن باز، وابن عثيمين.

<sup>(</sup>١) الاستذكار٦/٢١.

<sup>(</sup>٢) إحكام الأحكام ٢/ ١٠٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (١)، صحيح مسلم (١٩٠٧).

<sup>(</sup>٤) الفواكه الدواني ١/ ٢٣٢، المغنى لابن قدامة ٣/ ١٣٧.

<sup>(</sup>٥) الشرح الصغير علىٰ أقرب المسالك ١/ ٤٩١.

<sup>(</sup>٦) المجموع للنووي٤/ ٣٧٤.

<sup>(</sup>V) المدونة ١/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٨) مجموع الفتاوي ٢٨/٢٤.

<sup>(</sup>٩) مجموع الفتاوي ٢٤/ ١٠٤.



وأمّا في جمع التأخير، فتشترط نية الجمع في وقت الأولى؛ لأنه متى أخّرها عن ذلك بغير نية صارت قضاء لا جمعاً، إن لم يضق وقتها عن فعلها؛ لأن تأخيرها إلى ما يضيق عن فعلها حرام.

الشرط الثالث: الترتيب: يشترط الترتيب بين الصلاتين عند الجمع ، سواءٌ كان الجمع جمع تقديم أو جمع تأخير؛ لأن النبي عليه قال: «صلوا كما رأيتموني أصلي»(۱) ، ولأن الشرع جاء بترتيب الأوقات في الصلوات، فوجب أن تكون كل صلاة في المحل الذي رتبها الشارع فيه، وهذا ما ذهب إليه فقهاء الحنابلة رحمهم الله تعالى، ولا يسقط الترتيب عندهم إلا في النسيان عند قضاء الفوائت(۲)، خلافاً للشافعية الذين اشترطوه في جمع التقديم دون جمع التأخير (۳).

الشرط الرابع: الموالاة: اختلف العلماء في شرط الموالاة على ثلاثة أقوال:

فمذهب المالكية اشتراط الموالاة بين

الصلاتين المجموعتين، سواءً كان الجمع جمع تقديم أو جمع تأخير، ويجوزون الفصل بينهما بقدر فعل أذان وإقامة ندباً. ولهذا لا يستحبون أن يتنفل أحدٌ بين الصلاتين المجموعتين، والنهى عندهم للكراهة (٤).

أمّا الشافعية والحنابلة فيشترطون الموالاة عند جمع التقديم فقط؛ لأنه المأثور. ولهذا تركت الرواتب بينهما، فإن فرّق بينهما تفريقًا كثيراً بطل الجمع، سواء فرق بينهما بنوم أو سهوٍ أو شكً أو قصدٍ أو غير ذلك، وإن كان يسيراً لم يمنع؛ لأنه لا يمكن التحرز منه، والمرجع في اليسير والكثير إلى العادة والعرف.

وعند الحنابلة أن الجمع يبطل بصلاة الراتبة بينهما(٥).

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى: «لو فصل بينهما بفريضة، فبعد أن صلّى المغرب ذكر أنه صلّى العصر بلا وضوء فصلّى العصر، فلا جمع؛ لأنه إذا بطل الجمع بالراتبة التابعة للصلاة المجموعة فبطلانه بصلاة أجنبية

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٦٣١.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف٢/ ١١.

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ١/ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) الفواكه الدواني ١/ ٢٣٢، حاشية الدسوقي ١/ ٣٧١، الشرح الصغير ١/ ٤٩١.

<sup>(</sup>٥) المغني٣/ ١٣٨.



من باب أولى. ولو صلى تطوعاً غير الراتبة فمن باب أولى؛ لأنه إذا بطل بالراتبة التابعة للمجموعة فما كان أجنبياً عنها وليس لها، فهو من باب أولى»(١).

وإن جمع في وقت الثانية فلا تشترط الموالاة وجاز التفريق؛ لأنه قد صلى الأولى، فالثانية في وقتها لا تخرج بتأخيرها عن كونها مؤداة، ولأن الأولى بعد وقوعها صحيحة لا تبطل بشيء يوجد بعدها، والثانية لا تقع إلا في وقتها(٢). وممن قال بهذا القول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى(٣)، والشيخ ابن باز(٤).

وتوسع شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى، وذهب إلى عدم اشتراط الموالاة مطلقا، فقال: «والصحيح أنّه لا تشترط الموالاة بحال، لا في وقت الأولى ولا في وقت الثانية، فإنه ليس لذلك حد في الشرع، ولأن مراعاة ذلك يسقط حد الرخصة، وهو شبيه بقول من حمل الجمع على الجمع بالفعل» (٥). واختار هذا القول

الشيخ السعدي، والشيخ ابن عثيمين.

والقول الثاني في المسألة هو الذي يوافق مقتضى الأدلة ويوافق معنى الجمع، وأمّا كلام شيخ الإسلام ابن تيمية فحقيقته منافاة معنى الجمع الذي هو المتابعة والمقارنة، ولا يحصل ذلك مع التفريق الطويل بخلاف اليسير فإنه معفقٌ عنه.

الشرط الخامس: تيقن صحة الأولىٰ في جمع التقديم والتأخير:

نص فقهاء الشافعية والحنابلة على هذا الشرط، فإذا بان فساد أولى المجموعتين بعد الجمع بنسيان ركن أو غيره بطلت وكذا الثانية. وهذا في جمع التقديم<sup>(1)</sup>. ويلحق بجمع التقديم جمع التأخير على ما تقدم ترجيحه من اشتراط الترتيب بين الصلاتين في جمع التقديم والتأخير.

<sup>(</sup>١) الشرح الممتع ٤/ ٥٦٨.

<sup>(</sup>٢) المغنى ٣/ ١٣٨، روضة الطالبين ١/ ٣٩٧.

<sup>(</sup>٣) إعلام الموقعين٤/ ١٨٩.

<sup>(</sup>٤) تحفة الإخوان١٢٥.

<sup>(</sup>٥) مجموع الفتاوي ٢٤/٤٥.

<sup>(</sup>٦) فتح العزيز ٤/ ٤٧٧، المبدع ٢/ ١٢٤.



وللفقهاء تفريعات في هذه المسألة تراجع في مظانها(۱).

# الشرط السادس: وجود العذر المبيح للجمع: علىٰ خلاف بين الفقهاء في ذلك:

فالمالكية اشترطوا وجود المطرعند الشروع في الأولئ، فلو انقطع سبب الجمع ليلة المطربعد الشروع ولولم تعقد ركعة فلا يقطعون الجمع، أمّا لو انقطع المطرقبل الشروع، فلا جمع إلا بسبب غيره (٢).

أمّا فقهاء الشافعية والحنابلة فاشترطوا وجود العذر المبيح عند افتتاح المجموعتين وسلام الأولئ في جمع التقديم، واستمراره إلىٰ دخول الثانية في جمع التأخير، وبه قال أبو ثور، فلو انقطع وحصل وحلٌ صح، وهذا عند الحنابلة(٣).

والراجح أنه لا يشترط ذلك، بل إذا وجد سبب الجمع، وهو المطر، كأن يكون الغيم في السماء، والماء على الأرض جاز

الجمع لقولهم في جمع أهل المدينة «في الليلة المطيرة»، فأضيف كثرة المطر إلى اليوم أو الليلة، وليس إلى لحظة إقامة الصلاة، وهو أعم من كون المطر نازلاً أثناء إقامة الصلاة، فإنّ اليوم يسمَّىٰ مطيراً بكثرة المطر فيه، وإن تخلله صحو أثناء إقامة الصلاة.

# الشرط السابع: أن يكون الجمع في مساجد الجماعات:

اشترط المالكية والشافعية للجمع أن يكون في مساجد الجماعات (٤)، لكن المالكية استثنوا من ذلك من صلى المغرب في بيته منفرداً ثمَّ أتى الجامع أن يجمع معهم صلاة العشاء، وأجازوه أيضاً للمقيم بالمسجد لتحصيل فضل الجماعة (٥).

أمَّا الحنابلة والشافعي في أحد قوليه فأجازوا الجمع في المسجد جماعة، أو منفرداً، أو في بيته (٢)، واستدلوا لذلك بالأحاديث الدالة على مشروعية الجمع في المطر، ومنها: حديث ابن

<sup>(</sup>١) المبدع ٢/ ١٢٤، روضة الطالبين ١/ ٣٩٧، فتاوي الرملي ١/ ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) حاشية الدسوقي ١/ ٣٧٣، القوانين الفقهية ص٥٧.

<sup>(</sup>٣) المجموع للنووي٤/ ٣٧٨، المغني٣/ ١٣٩، المبدع٢/ ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) المجموع للنووي٤/ ٣٨١، الشرح الصغير ١/ ٤٩١.

<sup>(</sup>٥) المدونة ١/٤٠٢.

<sup>(</sup>٦) الإنصاف٢/٢٤١.



عباس رضي الله عنهما، ومعلوم أنه ليس بين حجرته على وبين المسجد شيء، وبما روي أنه على المغرب والعشاء في ليلة مطيرة، وليس بين حجرته والمسجد شيء(١).

والقول الراجح القول الأول؛ لأن إباحة الجمع لأجل المشقة في ذلك، ولا مشقة في أداء الصلاة في البيت منفرداً.

والحديث الذي استدلوا به ضعيف لا تقوم به حجة، وليس فيه نص على أنه على الله على بنه.

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى: «وأما الصلاة في البيت فلها صور:

الأولئ: أن يكون معذوراً بترك الجماعة لمرض أو مطر ونحوهما. فظاهر كلام المؤلف (أي الحجاوي صاحب الزاد): أنه يجوز له الجمع.

الثانية: أن يصلى في بيته بلا عـذر، وظاهر

كلام المؤلف أنها كالأولى.

الثالثة: أن لا يكون مدعواً لحضور الجماعة كالأنثى فيحتمل أن يكون كلام المؤلف شاملاً لها ويحتمل أن لا يكون شاملاً لها، فلا تجمع؛ لأنها ليست من أهل الجماعة.

والراجع أنه لا يجوز الجمع في هذه الصور الثلاث، أما في الصورة الثانية فإنه لا يستفيد بهذا الجمع شيئًا، وأما في الصورة الثالثة فلأن المرأة ليست من أهل الجماعة، وبذلك أفتت اللجنة الدائمة»(٢).

# وينبني على هذا الشرط مسائل:

۱) قال قليوبي وهو أحد فقهاء الشافعية: «ليس المسجد قيداً، والمراد محل الجماعة»(٣).

وقال ابن حجر الهيتمي: "والأظهر تخصيص الرخصة بالمصلى جماعة بمسجد أو بغيره" (3). وهذا مقتضى مذهب المالكية، فإنهم نصوا على جواز الجمع لأهل الزوايا

<sup>(</sup>١) رواه الضياء المقدسي في المنتقىٰ من مسموعاته بمرو كما في إرواء الغليل ٣/ ٣٩ وقال: ضعيف جداً. وقوله (وليس بين حجرته...) ليس من الحديث، بل من كلام الفقهاء بياناً للواقع.

<sup>(</sup>٢) الشرح الممتع ٤/ ٣٩٤، فتاوى اللجنة الدائمة رقم ٤٥٥٤.

<sup>(</sup>٣) حاشية قليوبي ١/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) تحفة المحتاج في شرح المنهاج ٢/ ٤٠٣.



والمنقطعين بمدرسة أو تربة تبعاً لمن يأتي للصلاة معهم لا استقلالاً(١).

٢) المنفرد إذا صلىٰ المغرب في البيت ثمَّ
 أتىٰ المسجد فله حالتان:

الحالة الأولى: أن يدرك الإمام قبل أن يصلي العشاء، فهذا له الجمع مع الإمام لإدراك فضيلة الجماعة.

الحالة الثانية: أن يأتي المسجد وقد فرغ الإمام من صلاة العشاء.

قال الإمام مالك: «لا أرى أن يصلي العشاء، وإنما جمع الناس للرفق بهم، وهذا لم يصلّ معهم، فأرى أن يؤخر العشاء حتى يغيب الشفق ثمَّ يصلي بعد مغيب الشفق»(٢).

قال الباجي: «ويجمع معهم من كان قريب الدار جداً. وقال يحيى بن عمرو: ويجمع معهم الدار جداً. وقال يحيى بن عمرو: ويجمع معهم المعتكف في المسجد. ووجه ذلك أنَّ الجمع إنَّما هو لإدراك فضيلة الجماعة، ويستوي في ذلك من بعدت داره ومن قربت ومن هو مقيم

في المسجد»<sup>(٣)</sup>.

وجذا يعلم خطأ من يترك الجمع ويصلي منفرداً في بيته، فإنه قد فوت على نفسه فضيلة الجماعة.

٣) إذا صلى المأموم خلف إمام لم يجمع، وذهب إلى مسجد آخر ليصلي معه الثانية، فله ذلك على الراجح من قول أهل العلم رحمهم الله تعالى؛ لأنَّ لكل صلاة حكم نفسها، وهي منفردة بنيتها، فلم يشترط اتحاد الإمام والمأموم، كغير المجموعتين (٤).

٤) قال ابن قدامة: «لو ائتم المأموم بإمام لا ينوي الجمع فنواه المأموم، فلما سلم الإمام صلى المأموم الثانية، جاز؛ لأننا أبحنا له مفارقة إمامه في الصلاة الواحدة لعذر ففي الصلاتين أولى، ولأن نيتهما لم تختلف في الصلاة الأولى، وإنما نوى أن يفعل فعلاً في غيرها فأشبه ما لو نوى المسافر في الصلاة الأولى إتمام الثانية، وهكذا لو صلى المسافر بمقيمين فنوى الجمع فلما صلى بهم الأولى قام فصلى الثانية جاز فلما صلى بهم الأولى قام فصلى الثانية جاز

<sup>(</sup>١) شرح منح الجليل ١/٢٥٤.

<sup>(</sup>Y) المدونة 1/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) المنتقىٰ ٢/ ٢٥٩.

 <sup>(</sup>٤) المغنى لابن قدامة ٣/ ١٤١.



علىٰ هذا، وكذلك لو صلىٰ أحد صلاتي الجمع منفرداً ثمَّ حضرت جماعة يصلون الثانية فأمهم فيها أو صلىٰ معهم مأموماً جاز»(١).

والذي يظهر هنا أن المأموم لا ينفرد بالجمع بناء على ما تقدم ذكره من أن علة الجمع إدراك فضيلة الجماعة، ولعدم المشقة على المأموم عند أدائها منفرداً في وقتها في بيته.

٥) هل يجوز الجمع بعد جمع الإمام الراتب؟

الاختلاف في هذه المسألة مبنيٌّ علىٰ حكم تكرر الجماعة في المسجد الواحد.

فمن ذهب إلى كراهة تكرار الجماعة في المسجد الواحد كره الجمع بين الصلاتين بعد جمع الإمام الراتب، وهم المالكية والشافعية (٢).

ومن لم يكره تكرار الجماعة في المسجد الواحد أباح الجمع بعد جمع الإمام الراتب(٣).

والراجح القول الثاني أنه لا كراهة في تكرار الجمع بعد جمع الإمام الراتب لوجود المشقة والحاجة إلى الجمع.

# المسألة التاسعة: الصلوات التي تجمع بعذر المطر:

ذهب مالك وأحمد وإسحاق إلى أن جمع المطر يختص بالعشاءين فقط، فأمًّا الجمع بين الظهر والعصر فغير جائز، فمن شاء مشي إلى المسجد، ومن شاء صلى في بيته.

واستدلوا على ذلك بأثر أبي سلمة بن عبد الرحمن قال: إن من السنة إذا كان يوم مطير أن يجمع بين المغرب والعشاء، رواه الأثرم، ولم ينقل الجمع إلا في المغرب والعشاء، ولإدراك المشقة في مطر الليل، وعدمها في مطر النهار(3).

وذهب فقهاء الشافعية إلى جوازه بين المغرب والعشاء، والظهر والعصر، واختاره من الحنابلة القاضي أبو الخطاب وابن تيمية، وهو اختيار الشيخ ابن عثيمين (٥)، واستدلوا بأن

<sup>(</sup>۱) المغنى ٣/ ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) الأم ١/ ١٨٠، حاشية الدسوقي على الشرح الكبير ١/ ٣٧١٩.

<sup>(</sup>۳) الشرح الممتع ٤/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٤) المغنى لابن قدامة ٣/ ١٣٢، المدونة ١/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٥) المجموع للنووي (٤/ ٣٧٨)، المغنى (٣/ ١٣٢) الشرح الممتع (٤/ ٣٩٢).



الجمع بين الظهر والعصر وردت به أحاديث صحيحة، وهي نفسها الأحاديث التي دلت على مشروعية الجمع بين المغرب والعشاء، كخبر ابن عباس رضي الله عنهما المتقدم.

واستدلوا أيضاً بما جاء في مصنف عبد الرزاق عن إبراهيم بن محمد عن صفوان بن سليم قال: جمع عمر بن الخطاب بين الظهر والعصر في يوم مطير(۱).

واستدلوا كذلك بأثر ابن عمر رضي الله عنهما: أن النبي علي جمع بين الظهر والعصر للمطر.

# لكن يجاب عن أدلة القول الثاني بالآتي:

أولاً: أثر عمر رضي الله عنه الذي أخرجه عبد الرزاق فيه علتان، الأولى: إبراهيم بن محمد الأسلمي شيخ عبد الرزاق، قال الحافظ ابن حجر في التقريب: «متروك»(٢). والعلة الثانية: الانقطاع بين صفوان بن سليم وبين عمر رضى الله عنه، فلا حجة في هذا الأثر.

ثانياً: (حديث ابن عمر: أن النبي عَلَيْكَ جمع

بين الظهر والعصر)، حديث لا أصل له، قال الحافظ ابن حجر في التلخيص: «ليس له أصل... وذكره بعض الفقهاء عن يحيى بن واضح، عن موسى بن عقبة، عن نافع عنه مرفوعًا»(٣)، يعني ابن عمر رضي الله عنهما. وقال ابن عبد الهادي: «وهذا حديث لا يعرف، ولا يصح»(٤).

فبقي الدليل الأول وهو حديث ابن عباس رضي الله عنهما: أن النبي رضي الله عنهما: والنبي النهو والعصر والمغرب والعشاء في غير خوف ولا مطر.

ولم يأتِ ما يقيد هذا العموم من السنة النبوية، وعدم النقل عن الصحابة لا يدل على منع الجمع. فالأصوليون يقولون: عدم النقل لا يمكن الاحتجاج به إلا إذا وجد المقتضي، ولم يوجد الدليل العام. وفي هذه المسألة وجد الدليل العام، ولم ينقل أنه وجد مقتضى الجمع ونقل عن النبي عليه أو الصحابة ترك الجمع.

فالراجح في هذه المسألة القول الثاني وهو قول الشافعية، وهو جواز الجمع بين الظهر والعصر في المطر.

<sup>(</sup>١) مصنف عبد الرزاق٢/٥٥٦.

<sup>(</sup>٢) تقريب التهذيب ص٩٣.

<sup>(</sup>٣) التلخيص الحبير٢/ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٤) تنقيح التحقيق ٢/ ٥٤٣.



# المسألة العاشرة: الجمع بين صلاتي الجمعة والعصر:

تقدم أن المالكية والحنابلة يقصرون الجمع على صلاتي العشاءين، وأجاز الشافعية الجمع بين صلاتي الظهر والعصر، فما الحكم في الجمع بين صلاة الجمعة وصلاة العصر؟

ذهب فقهاء الحنابلة والروياني من الشافعية إلى عدم جواز جمع الجمعة مع صلاة العصر، وهذا مقتضى مذهب المالكية فإنهم يقصرون الجمع على صلاق العشاءين(١).

وذهب فقهاء الشافعية إلى جواز ذلك، قال الإمام النووي رحمه الله تعالى: «يجوز الجمع بين الجمعة والعصر، ذكره ابن كَجٍّ وصاحب البيان وآخرون»(٢).

واستدل المانعون بالأدلة التي تقدمت في قصر الجمع بعذر المطرعلى صلاة العشاءين، وذكروا أيضاً بأن الجمعة لا تقاس على الظهر، فهي صلاة مستقلة في شروطها وهيئتها وأركانها وثوابها ووقتها، ولم يثبت عن النبي على على عثرة أسفاره أنه جمع بين الجمعة والعصر ولا

عن أصحابه، وبهذا القول أفتت اللجنة الدائمة للبحوث والإفتاء بالمملكة العربية السعودية، وهو اختيار الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى (٣).

واستدل أصحاب القول الثاني بعموم أدلة الرخصة في الجمع الوارد في حديث ابن عباس رضي الله عنهما، ومما استدلوا به أن الجمعة لا تلزم المسافر حال السفر، وتصح منه إذا حضرها، فكيف يمنع من جمع صلاة العصر معها.

واستدلوا بأنه لم ينقل عن النبي عَلَيْ النهي مع تكرر الحاجة فلو كان منهيًا عنه لبينه.

واستدلوا بحديث ابن عباس رضي الله عنهما أنه قال لمؤذنه في يوم مطير: إذا قلت: أشهد أن محمداً رسول الله، فلا تقل: حي على الصلاة، قل: صلوا في بيوتكم، فكأن الناس استنكروا، قال: فعله من هو خيرٌ مني، إن الجمعة عزمة، وإني كرهت أن أحرجكم، فتمشون في الطين والدحض)(1).

ووجه الدلالة أن الجمعة أشبهت الظهر في صلاتها في الرحال إن وجد العذر، فإن كان يعذر بتركها في حال المطر، فكونها تصلي جمعة

<sup>(</sup>١) الإنصاف ٢/ ٣٣٧، البحر المحيط ٧/ ٧٩.

<sup>(</sup>Y) Ilarene 3/ MAT.

<sup>(</sup>٣) الشرح الممتع ٤/ ٥٧٢ ، فتاوئ اللجنة الدائمة برقم (١٩٨٨٧).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٨٥٩.



أمّا المانعون فقد استدلوا بأثر ابن عباس رضي الله عنهما على صحة مذهبهم، فقالوا: إن سبب الجمع وجد ومع ذلك لم يرشدهم ابن عباس رضي الله عنهما إلى الجمع بين الجمعة والعصر، بل أمرهم أن يصلوا في رحالهم ظهراً، وهكذا كان هديه على أسفاره أنه لم ينقل عنه أنه جمع الجمعة مع العصر، وإنما كان يصليها ظهراً ويجمع معها العصر كما كان في يوم عرفة.

والأحوط ترك الجمع بين الجمعة والعصر؛ لأن صلاة الجمعة صلاة مستقلة، ولم ينقل الجمع بينها وبين العصر عنه عليه ولاعن أصحابه رضوان الله عليهم.

المسألة الحادية عشرة: هل الجمع بعذر المطر جمع تقديم أو جمع تأخير؟

اتفق من قال بجواز الجمع في المطر على جواز جمع الصلاتين جمع تقديم، واختلفوا في جمع التأخير.

فذهب فقهاء المالكية والشافعي في الجديد

ويجمع معها العصر أوليٰ من أن تصليٰ ظهراً.

إلى أن الجمع بعذر المطر جمع تقديم وليس جمع تأخير، واحتجوا على ذلك بأن استدامة المطر ليست متيقنة، فربما تُمسك السماء قبل أن يجمع فيمتنع عذر الجمع، وهو نزول المطر فيمتنع الجمع.

قال الماوردي: «لأن الجمع لا يصح إلا بنية مع وجود العذر في حال الجمع»(١).

إلا أنَّ فقهاء المالكية والحنابلة قالوا بتأخير المغرب ندباً بقدر ما يدخل وقت الاشتراك، وعلة التأخير ليأتي من بعدت داره، وحتىٰ يتسع للناس حضور الجماعة.

قال الأثرم: سألت أبا عبد الله عن الجمع بين الصلاتين في المطر ؟ قال: نعم يجمع بينهما إذا اختلط الظلام قبل أن يغيب الشفق، كذا صنع ابن عمر (٢).

أمّا فقهاء الحنابلة والشافعي في القديم فقالوا بجواز جمع التقديم والتأخير (٣)، واختلفوا في الأفضل، فبعضهم قال: الأفضل جمع التقديم، وبعضهم قال: جمع التأخير.

<sup>(</sup>١) الفواكه الدواني ١/ ٢٣٢، المجموع ٤/ ٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) المغنى ٣/ ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) الإنصاف ٢/ ٣٤٠، المجموع ٤/ ٣٧٨.



قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى: «بل ذلك بحسب الحاجة والمصلحة، فقد يكون هذا أفضل، فقد يكون هذا أفضل، وقد يكون هذا أفضل، وهذا مذهب جمهور العلماء، وهو ظاهر مذهب أحمد المنصوص عنه وغيره، ومن أطلق من أصحابه القول بتفضيل أحدهما مطلقاً قد أخطأ على مذهبه»(۱).

وحجة القائلين بجواز الجمع في وقت الثانية هي انتفاء المحذور الذي ذكره الشافعية وغيرهم؛ وذلك لأنَّ الجمع عندهم يجوز في الوحل، فإن امتنع المطر الذي يبل الثياب، فسيبقى الطين، ولهذا فاستدامة العذر موجودة بوجود المطر أو عدمه.

وإذا تساوى الأمران عند المكلف في التقديم والتأخير فالأفضل جمع التقديم؛ لأنه هو المنقول عن السلف، ولأنه لا يضمن دوام المطر، وخروجًا من الخلاف.

المسألة الثانية عشرة: كيفية صلاة السنن الرواتب:

إذا جمع بين صلاة المغرب والعشاء فإنه

يجوز له صلاة راتبتي المغرب والعشاء بعد أدائه للصلاتين، فيبدأ بسنة المغرب ثمَّ بسنة العشاء.

قال الرافعي رحمه الله تعالى: «في جمع العشاء والمغرب يصلى الفريضتين، ثمَّ سنة المغرب، ثمَّ سنة العشاء، ثم الوتر»(٢).

قال الشيخ ابن عثيمين: «يجمع بين المغرب والعشاء، ثمَّ إذا فرغ صلى راتبة المغرب أولاً، ثم راتبة العشاء»(٣).

وعلى القول بجواز الجمع بين الظهر والعصر وهو قول الشافعية ومن المعاصرين الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى فإنه يصلي سنة الظهر القبلية ثمَّ يصلي الظهر ثمَّ العصر ثم يصلى سنة الظهر البعدية.

قال الإمام النووي رحمه الله تعالى: «وأمَّا في الظهر فالصواب الذي قاله المحققون أنه يصلي سنة الظهر التي قبلها، ثمَّ يصلي الظهر، ثمَّ العصر، ثمَّ سنة الظهر التي بعدها»(1).

<sup>(</sup>١) الفتاوي ٢٤/٥٥.

<sup>(</sup>٢) روضة الطالبين ١/٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) لقاء الباب المفتوح ١٤٧/١٥.

<sup>(</sup>٤) روضة الطالبين ١/٤٠٢.



والأفضل أن تُصلى هذه السُّنَة في البيت وليس في المسجد، وهو المشهور عند المالكية. قال المازري في (شرح التلقين): «وأما التنفل بعدهما، فقد قال الإمام مالك: لا يتنفل بعد العشاء في المسجد، وقال أيضاً: لا يوترون في المسجد، ولكن في منازلهم بعد مغيب الشفق، فأما التنفل بعد العشاء، فيمكن أن يكون نُهي عنه؛ لأنه إنما أبيح الجمع لينصرف الناس عنه؛ لأنه إنما أبيح الجمع لينصرف الناس إلى منازلهم قبل الظلمة الشديدة، وفي التأخير للتنفل وقوع فيها [أي في الظلمة الشديدة]»(۱). وقال ابن جُزي: «ولا يتنفل بين الصلاتين ليلة الجمع ولا بعدهما في المسجد، ولا يوتر حتى يغيب الشفق»(۱).

المسألة الثالثة عشرة: صلاة الوتر عند الجمع بين صلاتى المغرب والعشاء:

ذهب جمهور أهل العلم رحمهم الله تعالىٰ إلى أن وقت صلاة الوتر يبدأ بعد الفراغ من صلاة العشاء، ولا يحتاج أن

ينتظر المصلي إلى أن يدخل وقت العشاء (٣) لقول النبي عَلَيْهِ: (إن الله زادكم صلاة هي الوتر فصلوها بين صلاة العشاء إلى صلاة الفجر) (٤)، صححه الشيخ الألباني رحمه الله تعالى (٥).

وخالف في ذلك فقهاء المالكية، وقالوا: إن الوتر لا تصلى إلا بعد مغيب الشفق، أي بعد دخول وقت العشاء(١٠).

والصواب ما ذهب إليه جماهير أهل العلم من الشافعية والحنابلة؛ للحديث المتقدم، وهذا القول هو الذي أفتت به اللجنة الدائمة، حيث جاء في فتواها: «يجوز أن تصلي صلاة الوتر بعد أن تجمع صلاة المغرب والعشاء جمع تقديم، عند وجود مسوغ للجمع، من مرض أو مطر أو سفر، لا مجرد البرودة، فإن وقت صلاة الوتر من بعد صلاة العشاء مطلقا إلى الفجر الثاني، لما ثبت من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: (كان رسول الله عليه يصلي بين العشاء إلى الفجر إحدى عشرة ركعة

<sup>(</sup>۱) شرح التلقين (۲/ ۸٤۳).

<sup>(</sup>٢) القوانين الفقهية ص٩٠، الفواكه الدواني ١/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) روضة الطالبين ١/ ٤٠٢، المغني ٢/ ١٢٥.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ١٤١٨، سنن الترمذي ٤٥٢.

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد (٢٣٥٨١)، إرواء الغليل ٢/ ١٥٦.

<sup>(</sup>٦) الفواكه الدواني (١/ ٢٣٢).



يسلم من كل ركعتين، ويوتر بواحدة)(١)»(١).

ومثله صلاة التراويح في رمضان، فالصحيح أن لهم فعلها بعد الصلاتين المجموعتين ولو لم يغب الشفق.

وإن كان المصلون سيأتون بعد مغيب الشفق لصلاة التراويح فلا داعي للجمع، والأفضل أن يصلوا العشاء في وقتها لعدم المشقة، ففي العتبية: «وسئل مالك عن جمع المغرب والعشاء في رمضان في الليلة الممطرة، وقد ذهب المطر وبقي الطين والظلمة، أيجمع بينهما؟ قال: نعم. فقيل له: إنهم لا ينصرفون حتى يقتتوا، فقال: إذا كانوا لا ينصرفون فأحب إليّ أن لا يجمعوا بينهما، فقيل له: أرأيت إن جمعوا بينهما ثم قنتوا؟ قال: هم من ذلك في سعة»(٣).

المسألة الرابعة عشرة: الأذان والإقامة عند الجمع في المطر:

ذهب جمهور أهل العلم إلى أنه يؤذن

.

أذان واحد، ويقام لكل صلاة إقامة خاصة بها، والدليل فعله على عرفة ومزدلفة، وهو عام لكل جمع بين الصلاتين (٤).

وخالف في ذلك المالكية، وقالوا: لا بد من أذانين وإقامتين (٥).

وسبب الخلاف في ذلك ما جاء في حديث جابر رضي الله عنه أنه أذن أذاناً واحداً وأقام لكل صلاة (٢). وحديث جابر رضي الله عنه من أشهر الأحاديث في صفة حجه وأتمها وأحسنها مساقا، واعتمد عليه أهل العلم في معرفة مناسك الحج، وجعلوه عمدتهم في ذلك، وجاء ما يعارض حديث جابر رضي الله عنه وهو ما ثبت من فعل ابن مسعود رضي الله عنه أنه صلاهما بأذانين وإقامتين، وهو في صحيح البخاري (٧).

وإذا كان المطر شديداً يشق على الناس الخروج للصلاة فإن المؤذن يؤذن ويقول في أذانه بعد (أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد

<sup>(</sup>۱) سنن الدارمي ١٤٤٧.

<sup>(</sup>٢) فتاوئ اللجنة الدائمة رقم ( ٦٢٨٩ ).

<sup>(</sup>٣) البيان والتحصيل ١/ ٤٢٢.

<sup>(3)</sup> المغني  $4 \, \text{V}$  قدامة  $1 \, \text{V}$  ، المجموع  $4 \, \text{V}$  ، 90.

<sup>(</sup>٥) المدونة ١/ ١٦٠، والفواكه الدواني ١/ ٢٣٢.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم ۲/ ۸۸۲.

<sup>(</sup>٧) صحيح البخاري ١٥٩١.



أن محمداً رسول الله): (صلوا في بيوتكم)؛ لحديث عبد الله بن عباس رضي الله عنهما: (أنه قال لمؤذنه في يوم مطير: إذا قلت: أشهد أن محمداً رسول الله، فلا تقل: حي على الصلاة، قل: صلوا في بيوتكم، فكأن الناس استنكروا، قال: فعله من هو خيرٌ مني، وإن الجمعة عزمة، وإني كرهت أن أحرجكم، فتمشون في الطين والدحض)(۱).

وهذا الحديث صريح في الرخصة في عدم حضور الجمعة في المطر، وكذلك في ترك الجماعة في الليلة الباردة أو المطيرة، وبه قال الجمهور.

وجاء في حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن قول المؤذن: (صلوا في الرحال) تقال بعد الأذان، وهو متفق عليه (٢)، لكنه مقيد بالسفر، إلا أن الجمهور أخذوا به سفراً وحضراً، وفي الباب أحاديث أخر.

المسألة الخامسة عشرة: أذكار الصلاتين المجموعتين:

لا يخلو من أمرين:

إذا كان الإمام يترك فرصة للأذكار بعد الصلاة الأولىٰ فتقال بعد الصلاة الأولىٰ.

وإذا كان الإمام لا يترك فرصة للأذكار بعد الصلاة الأولىٰ فتكون الأذكار بعد صلاة العشاء وتكون بنية واحدة لصلاة المغرب والعشاء.

قال الشيخ ابن عثيمين رحمه الله تعالى: «الظاهر في الأذكار أنه يكتفىٰ فيها بذكر واحد؛ لأن الصلاتين صارت كأنها صلاة واحدة، فيكتفىٰ فيها بذكر واحد، لكن يكتفىٰ بالأعم، فيكتفىٰ فيها بذكر واحد، لكن يكتفىٰ بالأعم، فمثل المغرب مع العشاء يسن في المغرب أن يذكر الله عشر مرات يعني يقول: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو علىٰ كل شيء قدير، وفي العشاء ثلاث مرات، فليأخذ بالأكثر؛ لأن الأقل يندرج بالأكثر، وإن أتىٰ لكل واحدة بذكر فلا أرئ في هذا بأساً، والأول كاف، "".

# المسألة السادسة عشرة: سنن وآداب عند هطول المطر:

يسن أن يكشف عن ثوبه ليصيب المطر بعض بدنه، فعن أنس بن مالك رضى الله عنه

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ٨٥٩.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري ٢٠٦، صحيح مسلم ٦٩٧.

<sup>(</sup>٣) لقاءات الباب المفتوح ١/ ٢٥٩.



أن النبي عَلَيْ حسر ثوبه حتى أصابه من المطر، وسئل عن ذلك؟ قال: (لأنه حديث عهد بربه تعالى)(١).

واستحب الفقهاء أن يقف في أول المطر، ويخرج رحله وثيابه ليصيبها(٢).

من السنة أن يقال إذا رأى المطر: صيباً نافعاً، كما ثبت عنه عليه في صحيح البخاري من حديث عائشة رضي الله عنها (٣)، وفي رواية عند النسائى: اللهم صيباً هنيئاً (٤).

وفي رواية لمسلم: أنه يقول إذا رأى المطر: رحمة (٥).

يحرم أن يقول: مطرنا بنوء كذا، (أي الاستسقاء بالنجوم)؛ لحديث زيد بن خالد الجهني رضي الله عنه قال: صلى بنا رسول الله عنه الصبح بالحديبية في إثر سماء كانت من الليل، فلما انصرف أقبل على الناس فقال: هل تدرون ماذا قال ربكم؟ قالوا: الله ورسوله

أعلم. قال: قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر. فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب.

من السنة أن يقول إذا كثرت المياه وخيف منها: (اللهم حوالينا، ولا علينا، اللهم علىٰ الآكام، والظِّراب، وبطون الأودية، ومنابت الشجر)(٧).

انتهى ما تيسر جمعه في هذه الرسالة المباركة، أسأل الله تعالى أن ينفع بها، والحمد لله رب العالمين.

وكان الفراغ من كتابة هذه الرسالة ضحىٰ الأربعاء لتسع خلون من شهر ذي القعدة عام ألف وأربعمائة وثلاثين من الهجرة النبوية.

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ۸۹۸.

<sup>(</sup>٢) الإنصاف ٢/ ٤٦٠.

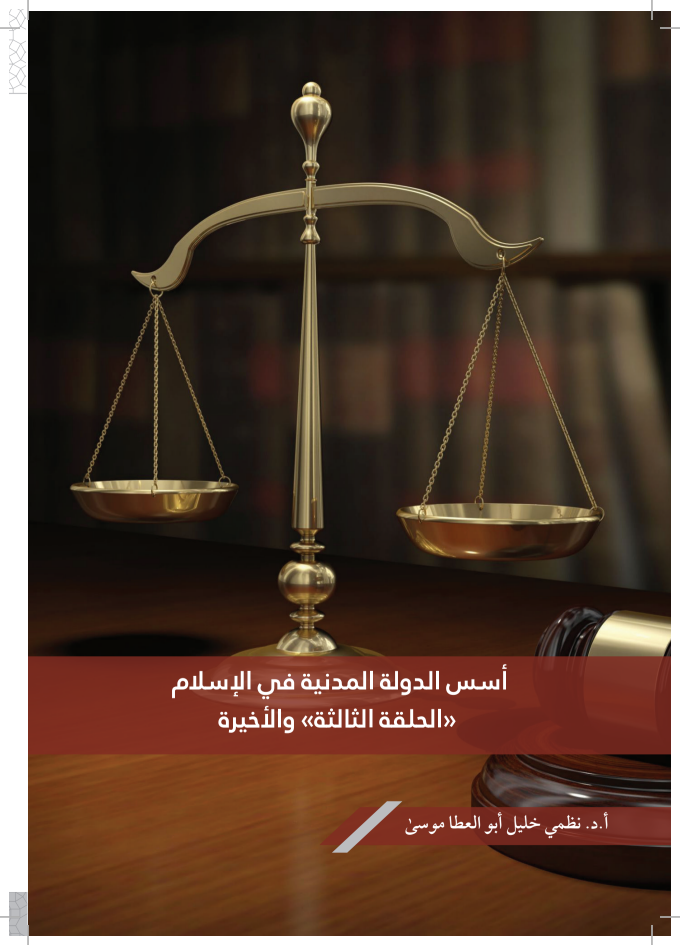
<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري ١٠٣٢.

<sup>(</sup>٤) سنن النسائي ١٥٢٣.

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ١٤٩٥.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري ٨١٠، صحيح مسلم ١٢٥.

<sup>(</sup>۷) صحيح البخاري ٩٦٧، صحيح مسلم ٨٩٧.





تقديم: حدثناكم في الحلقة الأولى عن بناء الدولة المدنية في الإسلام واختيار نواب الشعب بالشعب، وأول معاهدة سياسية في الإسلام وبنودها، ومشاركة المرأة في البيعة، والمراسلات السياسية وعالمية الإسلام، والحصانة الدبلوماسية، وحماية الأسير، وعقد المواطنة الأول في دولة الإسلام المدنية، وبنود العقد، والدروس المستفادة منه.

وفي الحلقة الثانية: ناقشنا التربية لحب الوطن، وتكريم الإنسان، وحقوق الإنسان الأساسية، حق الحياة، حق الحياة، حق الحرية ورعاية الشيخوخة، والتميز في حفظ حقوق الجنين، ونبذ العصبية، والوحدة الإنسانية، وحقوق المواطن في الدولة الإسلامية وواجباته. ونشرع الآن في الحلقة الثالثة:

#### عاشراً: العدل أساس الدولة:

تتميز الدولة المدنية في الإسلام بإقامة العدل بين الناس، العدل في العلاقات الإنسانية، والعدل في السياسة والحكم، والعدل في البربية الجوانب المالية والاقتصادية، والعدل في التربية والتعليم، والعدل في تولي الوظائف والمهام العامة، وإقامة العدالة القضائية للتأكد من إقامة العدل في الدولة، وإذا كان العدل أساس الملك فهو أساس قيام الدولة واستقرارها وتقدمها وإشاعة الأمن والأمان في ربوعها.

والعدل هو ميزان الله في الأرض، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا وَالْبَيِّنَتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكَنْبَ وَالْمِيزَاكَ لِيقُومَ النَّاسُ

وَالْقِسَطِّ وَانْزَلْنَا الْمُدِيدُ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدُ وَمَنَفِعُ اللَّنَاسِ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ مَن يَصُرُوهُ وَرُسُلَهُ وَالْعَلَمُ اللَّهُ وَالْعَلَىٰ اللَّهَ قَوِئُ عَزِيزٌ ﴾ [الحديد: ٢٥] وقال تعالى: وَالسَّمَاءُ رَفِعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ﴿ وَالسَّمَاءُ رَفِعَهَا وَوَضَعَ الْمِيزَانَ ﴿ وَالْعِيزَانِ ﴿ وَالْعِيزَانِ ﴿ وَالْعِيزَانِ ﴿ وَالْعِيزَانِ اللَّهِ وَالْعِيزَانَ وَالْعِيزَانَ ﴾ [الرحمن: ٧-٩]، والعدل: على الرضا والسخط، والعدل التسوية بين على الرضا والسخط، والعدل التسوية بين الشيئين، ولا يميل به الهوى (١٠). وقال ابن القيم: (وقوله تعالى: ﴿ قَانِمُا وَالْوَحَدَانِيةَ فِي عَدَلَهُ اللَّهُ قَائم والعدل يتضمن وقوع أفعاله كلها على السداد والصواب (١٠).

<sup>(</sup>١) لسان العرب، نقلًا عن العدل في القرآن الكريم والسنة، محمد أحمد الكواري (ص ٣٣).

<sup>(</sup>٢) التفسير القيم، ابن القيم (ص١٧٩).



واسم العدل مشتق من المعادلة بين شيئين فهو مقتض شيئا ثالثاً وسطاً بين طرفين، روى الترمذي عن النبي عليه الترمذي عن النبي عليه في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَاكِ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا ﴾ [البقرة: ١٤٣] قال: عدلاً... والوسط العدل(١).

#### أهمية العدل في الشريعة الإسلامية:

حث الإسلام على تحقيق العدل، وعَدَّه الله سبحانه وتعالى مقْصداً من مقاصد التشريع، فالدارس لأحكام التشريع المختلفة يجد مدى حرص الشريعة الإسلامية على تحقيق العدل من خلال أحكامها المختلفة التي تحرص على العدل بجميع أنواعه، سواء أكانت الأحكام تنظم علاقة المسلم بربه أم بنفسه أم بغيره.

ويتجلئ العدل في الشريعة الإسلامية في الرحمة الإلهية التي تعم العالم كله بما فيه، ومن فيه، وتلك الرحمة لا تفرق بين الناس الذين هم جميعًا خلق الله (تعالىٰ) يحكم بينهم بالعدل ويشملهم برحمته (٢).

### وظيفة العدل في الإسلام:

المساواة بين جميع المسلمين (وغيرهم) أما تشريعاته، فلا يعفى منها أحد دون سبب يقتضيه.

جاء العدل في الإسلام ليوازن بين مصلحة الفرد والمجتمع، بحيث لا تطغى مصلحة على الأخرى، فلم يعط للفرد حق التصرف في استخدام حقه بما يؤدي إلى الضرر بغيره، بل شرع المحافظة على حق الغير، سواء كان ذلك الغير فرداً أو مجتمعاً (٣).

#### مميزات العدل في الإسلام:

إن مفهوم العدل في الشريعة الإسلامية ليس منبثقاً من التفكير المجرد أو التفلسف المحض، وإنما تستنبط أحكامه من غايات النصوص ومقاصدها.

مفهوم العدل في الإسلام لا يتجزأ، وهذا نابع من الرحمة الإلهية الشاملة لكل الناس، فلا يمكن للمرء أن يطلب العدل لنفسه وفي الوقت

<sup>(</sup>١) أصول النظام الاجتماعي في الإسلام، محمد الطاهر بن عاشور (ص١٥٦) (عن المرجع السابق (ص٣٣)).

<sup>(</sup>٢) محمود حمدي زقزوق، مفهوم العدل في التصور الإسلامي (عن العدالة القضائية وتطبيقاتها في الشريعة الإسلامية، حسن تيسير شموط (ص٣٨)).

<sup>(</sup>٣) الدريني، الحق ومدى سلطان الدولة في تقييده، نقلًا عن المرجع السابق (ص٣٩).



ذاته يريد إبعاده عن نفسه ثانية بارتكاب الظلم في حق الآخرين.

لا يتأثر العدل في الإسلام بالأمور الجانبية من قرابة أو مودة أو عداوة أو مخالفة في الدين، كما لا يتأثر بالجاه أو الثراء أو الفقر.

من أصول العدل في الإسلام تحقيق التوازن بين المصالح والمضار.

التقوى عبادة، وبالتالي يرتفع العدل إلى مستوى العبادة (١).

والمفهوم الشامل للعبادة يقتضي أن يكون العدل عبادة، حيث قال العلماء: (العبادة كل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة والباطنة).

وعندما يكون العدل أساساً من أسس بناء

الدولة الإسلامية فإنها تكون دولة مدنية حديثة آمنة مطمئنة يأمن فيها المواطن على الحصول على حقه، وأن يكون القضاء العادل المستقل هو ملاذ المواطن للحصول على حقه.

# أحد عشر: العلم النافع والبحث العلمي:

للعلم النافع مكانة عالية في الدولة الإسلامية، جاءت هذه المكانة من القرآن الكريم، ورفع شأن العلم والعلماء، ومن السنة النبوية المطهرة التي جعلت طلب العلم فريضة على المسلمين، ومن تاريخ الخلفاء الراشدين ومن تبعهم من المسلمين والشاهد على ذلك هو الإنتاج العلمي المتميز والفريد في الحضارة الإسلامية.

والعلم كما قال الراغب الأصفهاني في مفردات ألفاظ القرآن (هو إدراك الشيء بحقيقته)، وذلك ضربان:

### أحدهما: إدراك ذات الشيء.

والثاني: الحكم علىٰ الشيء بوجود شيء هو موجود له، أو نفي شيء هو منفي عنه.

<sup>(</sup>١) (المرجع السابق) (ص٤٠).



وبذلك عرف الأصفهاني العلم تعريفًًا دقيقًا مو جزاً معجزاً.

#### تقسيم العلوم:

تقسم العلوم عامة في الإسلام إلى قسمين كبيرين ورئيسين هما: علوم نافعة وعلوم غير نافعة، والعلوم النافعة كالعلوم الشرعية والعلوم الكونية (كيمياء فيزياء جيولوجيا أحياء، فلك) إلى غير ذلك.

وقد علمنا المصطفى على التقسيم الشرعي العلمي للعلوم، فعن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله على (وسلوا الله علماً نافعاً، وتعوذوا بالله من علم لا ينفع)(١).

ومن الهدي النبوي: أنه إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث، منها: (وعلم نافع ينتفع به).

ويقسم العلماء العلوم إلى علوم مخدومة وعلوم خادمة، والعلوم المخدومة هي العلوم التي تخدم القرآن الكريم والسنة المطهرة (كعلوم القرآن وعلوم السنة وعلوم الفقه، وعلوم الطب والوراثة والخلية والكائنات

الحية الدقيقة والفلك والزراعة والقانون والمحاسبة وغيرها).

وتقسم العلوم إلى علوم مباحة، وهي كل العلوم النافعة، وعلوم غير مباحة كالسحر والشعوذة وعلوم التدمير الشامل والحروب الجرثومية.

كما تقسم العلوم إلىٰ علوم شرعية وعلوم كونية، وكلها من العلوم النافعة.

أما تقسيم العلوم إلى علوم دنيا وعلوم آخرة أو علوم دين وعلوم دنيا فهو تقسيم فاسد يتنافى مع آيات القرآن الكريم والسنة الصحيحة وفهم علماء الأمة والسلف الصالح.

#### فضل العلم والعلماء:

قال الله تعالىٰ في حق العلم، وشرف العلماء: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلّا هُوَ وَٱلْمَلَكَئِكَةُ وَأَوْلُوا ٱلْعِلْمِ قَآبِمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَهَ إِلّا هُوَ ٱلْعَرْبِينُ الْحَكِيمُ ﴾ [آل عمران: ١٨].

قال القرطبي رحمه الله: «في هذه الآية دليل على فضل العلم وشرف العلماء وفضلهم، فإنه

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه، وحسنه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (انظر: فضل العلم وآداب طلبه وطرق تحصيله، عبدالله محمد بن سعيد رسلان (ص١٨٤)).



لو كان أحد أشرف من العلماء لقرنهم الله تعالىٰ باسمه واسم ملائكته كما قرن اسم العلماء.

وقال الله تعالى لنبيه على: ﴿ وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ [طه: ١١٤]، فلو كان شيء أشرف من العلم لأمر الله تعالى نبيه على أن يسأله المزيد منه، كما أمر أن يستزيد من العلم»(١).

وهكذا يتبين لنا فضل العلم والعلماء وطلاب العلم، ويكفي قول الله تعالى فيهم: ﴿ يَرْفَعَ اللهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُواْ اللَّهِ عَالَىٰ فيهم دَرَجَنَتٍ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَيرٌ ﴾ [المجادلة: ١١]، وقوله تعالىٰ: ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَا اللَّهَ عَزِيزٌ عَفُورٌ ﴾ [فاطر: ٢٨].

وعندما علم المسلمون أهمية العلوم النافعة شيدوا حضارة علمية أخلاقية متوازنة لم يشهد التاريخ مثلها إلى الآن، وعندما علم المستعمر أن هذا الفهم من الأسباب الرئيسة في تفوق المسلمين فصل العلوم الشرعية عن العلوم الكونية وبدأ في التقليل من شأن العلوم الشرعية وتجهيل المسلمين في العلوم الكونية التطبيقية مما أدى إلى تخلف المسلمين تقنياً وزراعياً وصناعياً وحربياً وتربوياً واقتصادياً.

والدولة الإسلامية منذ نشأتها إلى وقت تفتيتها بأيدي الأعداء كانت لا تعرف الفِصام بين العلوم الشرعية والعلوم الكونية.

كما أن للبحث العلمي مكانة في القرآن الكريم وفي حياة المسلمين، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِعُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتِيَ قَالَ إِبْرَهِعُمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتِيَ قَالَ الْوَلَمُ تُؤْمِنَ قَالَ بَكَى وَلَكِن لِيَطْمَيِنَ قَلْي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرَّهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرَّهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ الْطَيْرِ فَصُرَّهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ الْجَعَلُ عَلَى كُلِ جَبلٍ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَ الْمَعْلَ عَلَى كُلِ جَبلٍ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَ الله عَزينُ حَكِيمٌ ﴾ يأتينك سَعْيا واعلَم أن الله عزينُ حَكِيمٌ ﴾ والبقرة: ٢٦٠].

وهذا الموقف يبين أهمية الدراسة العملية العلمية في البيئة المحلية، وأهمية الملاحظة المنظمة والتبين، على أساس علمي تجريبي.

وقال تعالى: ﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ, فِي ٱلْأَرْضِ وَءَانَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴿ فَأَنْعَ سَبَبًا ﴾ [الكهف: ٨٤-٨٥]، فالأخذ بالأسباب العلمية واجب على من يمكنه الله في الأرض.

وعندما تأخذ الدولة بالعلم، تُعد القوةَ الحربية، وتتقدم صناعياً وزراعياً وتقنياً وتتبوأ مكانتها بين الأمم الراقية والحديثة.

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي -الجامع لأحكام القرآن- (٤/ ١٤).



### ثاني عشر: تطبيق المعنى الشامل للعبادة:

عندمانزل قول الله تعالى: ﴿ وَمَا خَلَقَتُ اللَّهِ مَا خَلَقَتُ اللَّهِ مَا خَلَقَتُ اللَّهِ وَاللَّالِاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَن الحياة كلها فهم الجيل الأول لهذه الأمة أن الحياة كلها عبادة تشمل الصلاة والنُّسك وتشمل العمل كله، وتشمل لحظة الترويح، وملاطفة الزوج والأولاد أيضاً، فلا شيء في حياة الإنسان كلها خارج من دائرة العبادة ... وإنما هي ساعة بعد ساعة في أنواع مختلفة من العبادة، كلها عبادة وإن اختلفت أنواعها ومجالاتها(۱).

الجيل الأول للأمة الإسلامية بهذا الفهم العميق والصحيح لمفهوم العبادة في سالف عهده حقق ما حققه من منجزات في كل مناحي الحياة، فحين كانت الأمة تمارس إيمانها الشامل والحق، وعبادتها الحقة وكانت الأخلاق في حينها جزءاً من العبادة المفروضة علىٰ المسلم، حدثت إنجازات هائلة لم تتكرر في التاريخ البشري، ففي أقل من نصف قرن امتد الفتح الإسلامي للعقول والقلوب والبلدان من

الهند شرقاً إلى أسبانيا غرباً، ومن جنوب أوروبا إلى عُمان جنوباً، وهي سرعة مذهلة لا مثيل لها في التاريخ كله، ولم يكن الكسب هو الأرض التي فتحت وإنما كان الكسب الأعظم هو القلوب التي اهتدت بنور الله، فدخلت في دين الله أفواجاً(٢).

<sup>(</sup>١) فقه التمكين في القرآن الكريم، على محمد الصلابي (ص١٨٣).

<sup>(</sup>٢) (المرجع السابق (١٨٣)).



صنعت الأهلك فهو صدقة عليهم)(١).

ودخلت البغي الجنة في كلب سقته من العطش، ودخلت أخرى النار؛ لأنها حبست الهرة ولم تسقها أو تطعمها أو تتركها تأكل من خشاش الأرض.

ومجلس علم خير من صلاة أربعين أو سبعين سنة بعد أداء الفرائض، والله تعالى يقول: ﴿ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ فَأَنتَشِرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَأَبْغُواْ مِن فَضَلِ ٱللَّهِ وَٱذْكُرُواْ ٱللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمُ لَوْاً اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمُ لَوْاً اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمُ لَوْاً اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَكُمُ لَا الجمعة: ١٠].

وعندما كان هذا الفهم الشامل للعبادة واضحاً في أذهان المسلمين شيدوا دولة إسلامية مدنية عصرية قوية وفريدة (٢).

#### ثالث عشر: قيمة العمل والتعمير:

إن الله تعالىٰ لما خلق الأرض بارك فيها، وقد رَّ فيها أقواتها، وما يصلح معايش أهلها والكائنات الحية عليها، وأودع في باطنها وعلى ظهرها من البركات والنعم المدخورة والخيرات المنشورة ما يعيش به الناس، والكائنات الحية الأخرى، ويحيون حياة طيبة

متىٰ استقاموا علىٰ الطريقة، قال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ مَكَٰ استقاموا علىٰ الطريقة، قال تعالىٰ: ﴿ وَلَقَدُ مَكَنَّكُمُ فِيهَا مَعَائِشُ قَلِيلًا مَكَنَّكُمُ وَيهَا مَعَائِشُ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٠]، وكان من نعمة الله تعالىٰ أن جعل لنا الأرض ذلولاً، وسخّر لنا جميع ما فيها وما عليها، بل إن جميع ما في السموات والأرض مسخر للإنسان متىٰ في السموات والأرض مسخر للإنسان متىٰ التمس الأسباب، قال تعالىٰ: ﴿ أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللّهَ سَخَرَ لَكُمْ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَأُسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ وَظُنِهِرَةً وَبَاطِنَةً ﴾ [لقمان: ٢٠].

والإسلام يأمر الإنسان أن يُعَمّر حياته بالعمل الصالح للانتفاع بما سخر الله له في الأرض.

وتواصل العمل الصالح ينزع بالحياة الإنسانية إلى الرقي المستمر، وحب العمل من مظاهر الفطرة الإنسانية السوية، وممارسة العمل من آكد ظواهر الحياة الإنسانية الراقية، يشترك في ذلك النوع الإنساني عامة، ومن أبرزهم الرسل عليهم الصلاة والسلام، وهم أفضل خلق الله.

ثم إن العمل مصدر الحياة الإنسانية وسر عظمتها، وبه تتخذ أسباب استمرار الحياة

<sup>(</sup>١) رواه ابن حبان، وحسنه الألباني.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أخى المسلم اكتشف الإسلام، نظمي خليل أبو العطا موسىٰ (ص٢٢٠).



ومسلم].

لهذا كان العمل في دولة الإسلام القيمة الكبرئ، قال تعالى: ﴿ وَقُلِ اعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَمَلُواْ فَسَيرَى اللهُ عَمَلَكُم وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ [التوبة: ١٠٥]، وقد ارتبط العمل في الإسلام برسالة الإنسان في الكون وفي الحياة حيث خلق الله تعالى الأرض ليعيش الإنسان عليها ويكتشف كنوزها وخيراتها ويسخرها في تعمير الكون.

وقد تمثلت دولة الإسلام بكل هذا وجعلته منحنى لمواطنيها بمفهومه الواسع وتعريفه العلمي الشرعي: بأنه كل جهد يبذله الإنسان

وتقدمها، وعلى ضوء هذه النظم الاجتماعية تصعد الحياة البشرية نحو مستويات أكثر فأكثر في مجالات الترقى والتقدم، أو تنحدر إلىٰ أسفل سافلين كلما تقاعست عن حسن أداء العمل الصالح، وبذلك (اقتضى الله تعالىٰ في خلقه أن هذه الأرزاق التي ضمنها والأقوات التي قدرها، والمعايش التي يسّرها لا تنال إلا بجهد يبذل وعمل يؤدي، ولهذا رتب الله سبحانه وتعالى الأكل من رزقه على المشي في مناكب أرضه، فقال تعاليٰ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَأَمْشُواْ فِي مَنَاكِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ- " وَإِلَيْهِ ٱلنُّشُورُ ﴾ [الملك: ١٥]، والعمل الدنيوي إذا أُتقن وصحت فيه النية وصدر عن منهاج إسلامي بحيث روعيت في أحكام الإسلامي (والمنحني العلمي) يكون في حد ذاته عبادة (كما قلنا في المفهوم الشامل للعبادة) فإذا سعي الإنسان على معاشه ليعف نفسه، أو يعول أهله أو يُحسن إلى أرحامه وجيرانه، أو ليعاون في عمل الخير، ونصرة الحق (ويعمر الكون بنو اميس الله في الخلق)، فإن ذلك ضرب من الجهاد في سبيل الله، عن أبى هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: (الساعي على الأرملة والمسكين كالمجاهد في سبيل الله أو القائم الليل الصائم النهار) [رواه البخاري



سواء كان مادياً أو معنوياً فكرياً أو جسدياً متصلاً بشئون الدنيا أو بشئون الآخرة(١).

وعندما علم المسلمون المفهوم الشامل للعبادة، والمفهوم الصحيح للعمل أصبحت الزراعة والصناعة والتجارة والتربية والتعليم والطب، والبحث العلمي، وتعمير البلدان وتأمين الإنسان عبادة، فشيدوا حضارة علمية، خُلقية يتيه بها الزمان، وقادت دولة الإسلام العالم نحو التقدم العلمي المادي الأخلاقي الفريد من نوعه لمدة أكثر من ألف وثلثمائة سنة.

## رابع عشر: تمكين المرأة:

شاركت المرأة المسلمة بقوة ووعي في تأسيس الدولة الإسلامية المدنية، فعندما نزل الوحي على رسول الله ﷺ، ذهب إلى خديجة رضي الله عنها وأخبرها الخبر، فقالت خديجة رضي الله عنها: كلا والله، لا يخزيك الله أبداً، إنك لتصل الرحم، وتحمل الكلّ، وتكسب المعدوم، وتقرئ الضيف، وتعين على نوائب الحق، وذهبت بالنبي ﷺ إلى ورقة بن نوفل، فقالت خديجة رضي الله عنها: يا ابن عم،

اسمع من ابن أخيك.

والسيدة سمية بنت خياط وقفت مع ابنها عمار بن ياسر، وزوجها، وتحملت العذاب، ولم تستسلم للطغاة، ولقنتهم درساً في الثبات على الحق، والتعميم على استمرار الدعوة، فقتلوها بعدما سجلت دوراً مشرفاً للمرأة المسلمة، فهي أول شهيدة في الإسلام.

والمرأة هاجرت إلى الحبشة مع الرجال، وشاركت بفاعلية في لقاءات المسلمين بالنجاشي وفي تسجيل الأحداث وروايتها، كما فعلت أم سلمة.

والسيدة أسماء بنت أبي بكر وأمها وأختها شاركت في إعداد موكب الهجرة الأول.

والنساء شاركن بإيجابية في إعداد قافلة الهجرة، وكذلك فعلت أم سلمة، رضي الله عنهن جميعاً.

وشاركت أم عمارة وأم منيع في إبرام معاهدة الوثيقة التي ساهمت في بناء الدولة في العقبة.

والنساء شاركن في استقبال النبي عَلَيْهُ في

<sup>(</sup>١) عبد العزيز الخياط، نظرة الإسلام إلى العمل وأثره في التنمية (ص٧)، نقلًا عن قيمة العمل في الإسلام وفي الفكر المعاصر، أحمد مبشر جالو ((ص٨ وص٥١)).



المدينة المنورة، والمهاجرات هاجرن إلى المدينة المنورة.

وشاركن في قتال الأعداء في المعارك.

وبذلك كان للمرأة دور مهم في تأسيس الدولة مع الرجال جنبًا إلىٰ جنب.

وأجارت أم هانئ رجلاً في فتح مكة، فعن أم هانئ قالت: قلت: يا رسول الله، زعم ابن أمي - أي الإمام علي بن أبي طالب رضي الله عنه - أنه قاتلٌ رجلاً قد أجرته، فلان بن هُيبرة - ويسمىٰ جعدة - فقال رسول الله عليه أجرنا من أجرتِ يا أم هانئ).

وتولت المراة الحِسبة على الأسواق: فقد روي أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه عين امرأة تدعى الشفاء بنت عبدالله على السوق أي مراقبة المتاجر وحركة البيع والشراء، وولى سمراء بنت نهيك الأسدية حسبة السوق أيضا، وأعطاها عمر بن الخطاب رضي الله عنه سوطاً كانت تؤدب به المخالفين.

## التمكين الاجتماعي للمرأة:

قامت الدولة الإسلامية على الشريعة الإسلامية، هذه الشريعة التي وضعها الله لعباده

هي التي أقامت هذا المجتمع على أسس أرادها بعض أرادها الله لعباده، لا على أسس أرادها بعض العباد للعباد، والله تعالى خالق الزوجين الذكر والأنثى، وخلق المرأة وجعلها الشريك الفاعل للرجل في قيام المجتمع، لا يمكن أن يقصي المرأة عن المجتمع ويميز الرجل عليها لكونه ذكراً وهي أنثى، والله تعالى يقول: ﴿ يَا يُهُمُ اللّهِ يَ اللّهُ اللّهُ وَيَعَلَقُ مِنْهُ اللّهِ وَعَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَنَ مَنْهُم رَقِيبًا ﴾ والله تعالى يقول: ﴿ يَا يُهُم اللّه وَبَنَ مَنْهُم وَيَدَةٍ وَخَلَق مِنْها زَوْجَها وَبَنَ مَنْهُم رَقِيبًا ﴾ [النساء: ١].

### التمكين التعليمي للمرأة:

أولت دولة الإسلام عناية كبرئ بتعليم المرأة، فقد جعل المصطفىٰ وللنساء يوماً يعلمهن فيه، كما كانت المرأة تحضر دروس العلم في المسجد النبوي، وتحضر الخطبة العامة، وخطبة الجمعة في ساحة واحدة تضمُّ الرجال والنساء، ولكن للمرأة باب معين لدخولها وخروجها، ولها مكانها الذي تجلس فيه، ووضع المصطفىٰ وقت الزحام وكثرة بدخول وخروج النساء وقت الزحام وكثرة المسلمين، وقرر الإسلام المساواة في تحصيل العلم، فحض علىٰ تعليم المرأة كما حض علىٰ تعليم الرجل، وجاءت امرأة إلىٰ رسول الله وسيه المرأة والىٰ رسول الله وسيه المرأة والىٰ رسول الله وسيه المرأة المن الرجل، وجاءت امرأة إلىٰ رسول الله وسيه المرأة والىٰ رسول الله وسيه المرأة والىٰ رسول الله وسيه المرأة والمن الرجل، وجاءت امرأة المن المسلمين الرجل، وجاءت امرأة المن المسلمين المرأة والمن الله وسيه المرأة والمن الله وسيه المرأة المن المسلمين المرأة المن المسلمين المرأة المناه المناه المسلمين المناه الله ويناه المناه المن



فقالت: «يا رسول الله ذهب الرجال بحديثك، فاجعل لنا من نفسك يوماً نأتي إليك فيه لتعلمنا مما علمك الله، فقال عليه: (اجتمعن يوم كذا وكذا)، فاجتمعن، فجاء رسول الله عليه فعلمهن مما علمه الله» [رواه البخاري].

#### المرأة نموذج يحتذى للمؤمنين:

جعل الله تعالى المرأة أنموذجاً يحتذى للمؤمنين في قوة إيمانهم وتمكينهم في الدنيا والآخرة، قال تعالى: ﴿ وَضَرَبُ اللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الْمَرَاتَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتَ رَبِّ اَبَن لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ لِي عِندَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ وَجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَجَنِي مِن فَرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَجَنِي مِن فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَجَنِي مِن فَرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ عَن الْفَوْمِ الظّللِمِينَ (الله وَمَرَبَمُ اَبَنت مِن عُرْرَن اللّهَ أَحْصَنت فَرْجَهَا فَنَفَخْنَ فِيهِ مِن ثُرُوحِنَا وَصَدَّقَتْ بِكَلِمَتِ رَبِّهَا وَكُتُبِهِ وَكَانتُ مِن الْقَنْئِينَ ﴾ [التحريم ١١-١٢].

قال الشيخ عبد الرحمن بن السعدي: وصفها الله بالإيمان والتضرع لربها، وسؤالها أجل المطالب وهو دخول الجنة، ومجاورة الرب الكريم، وسؤالها أن ينجيها الله تعالى من فتنة فرعون وأعماله الخبيثة، ومن فتنة كل ظالم) (أ.ه).

وبهذا مكن الله للمرأة، وكرمها في القرآن

الكريم، وقد انعكس ذلك على دولة الإسلام في العهد النبوي، والعهد الراشدي وعهود القوة للمسلمين، لذلك فالمرأة وتكريمها وتمكينها أساس من أسس بناء الدولة المدنية الحديثة في الإسلام.

#### تبادل الولاية بين الرجال والنساء:

قال تعالى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بَعَضُهُمْ اَوْلِيَآ اللّهُ بَعْضُهُمْ اَلْمُوْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ اَلَمُعُرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنكُرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ الْمُنكُرِ وَيُقِيمُونَ اللّهَ وَرَسُولُهُو أَوْلَتَهِكَ سَيَرَمُمُهُمُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ عَزِيئُ حَكِيمُ ﴾ [التوبة: ٧١]، قال الشيخ عبد الرحمن بن السعدي: في قوله تعالى: (﴿ بِعَضُهُمْ أَوْلِيَآ اللهُ بَعْضِ ﴾ في المحبة والموالاة والانتماء والنصرة) أ.هـ، وبذلك فالمرأة دعامة من دعامات الدولة المدنية في الإسلام.

جعل الله تعالىٰ الطلاق حقاً للرجل بشروط شرعية لفض الشراكة الزوجية عندما تستحيل العشرة بين الزوجين، وجعل الله تعالىٰ الخلع حقاً للمرأة إن أرادت فض الشراكة بينها وبين زوجها، وبذلك حررها الإسلام من التعليق وعدم التطليق والعضل، والخلع ثابت بالسنة النبوية المطهرة والصحيحة، والله تعالىٰ يقول



لرسوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَكَمِينَ ﴾ [الأنبياء: ١٠٧]، والخلع عند استحالة العشرة رحمة من الله بالمرأة وانقاذ لها من التمييز وعدم التمكين وجهل بعض الأزواج وجاهليتهم (۱).

والمرأة تدافع عن حقها في المهر: فعندما أراد سيدنا عمر بن الخطاب رضى الله عنه أن يحدد المهور، وقفت المرأة ودافعت عن حقها الشرعي، وقالت: الله يقول: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ السِّبَدَالَ زَوْجٍ مَ صَاكَ رَوْجٍ وَءَاتَيْتُمْ إِحْدَنهُنَ وَنطارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْعًا أَتَأْخُدُونهُ وَقَد أَفْضَى بَعْضُ حَمْم إِلَى بَعْضِ وَأَخُذُونهُ وَقَد أَفْضَى بَعْضُ حَمْم إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُونهُ وَقَد أَفْضَى بَعْضُ حَمْم إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُونهُ وَقَد أَفْضَى بَعْضُ حَمْم إِلَى بَعْضِ وَأَخَذُن مِن مَن عَمْم مِيثَقًا غَلِيظًا ﴾ [النساء: ٢٠-٢١]، مِنكُم مِيثَقًا غَلِيظًا ﴾ [النساء: ٢٠-٢١]، فهمها فأقر الفاروق الحاكم للدولة المرأة على فهمها والدفاع عن حقها وإبداء رأيها، وقال: (أمير أخطأ وأصابت امرأة).

وقد جاهدت المرأة في المعارك مع الرجال وأصيبت، كما حدث لأم عمارة، وكل هذا يؤكد التمكين الجهادي للمرأة في دولة الإسلام.

## المرأة مميزة على الرجل في الميراث:

بالدراسة في المواريث وجد أن هناك أكثر من ثلاثين حالة تأخذ فيها المرأة من الميراث مثل الرجل تمامًا، أو تأخذ أكثر منه، أو ترث هي ولا يرث نظيرها من الرجال، في مقابل أربع حالات فقط محدودة ترث فيها المرأة نصف الرجل.)

وقال الدكتور محمد الزحيلي في كتابه (حقوق الإنسان في الإسلام)، قال: «سوئ الإسلام)، قال: «سوئ الإسلام بين الرجل والمرأة في الميراث في حالات، كالجد والجدة مع وجود ابن فأكثر، والأخ والأب والأم عند وجود ابن فأكثر، والأخ والأخت لأم، وذلك بنص القرآن، وأثبت الإسلام حق المرأة في الميراث للنساء من دون الرجال في حالات، كالجدة لأم فإنها ترث من دون الجد لأم، والأخت الشقيقة مع البنات، من دون الأخ لأب فأكثر في هذه الحالة».

وهكذا يتضح لنا مدى الخطأ في فهم العامة لتوزيع الميراث بين الذكور والإناث في الإسلام.

<sup>(</sup>١) تمكين المرأة في الشريعة الإسلامية، نظمي خليل أبو العطا موسى (ص٧٣).

<sup>(</sup>٢) المرأة وقضية المساواة، صلاح الدين سلطان (ص١٠)، (ص٤٦).



وعلىٰ هذا الفهم الفقهي الشرعي الصحيح قامت العلاقة في الميراث بين الذكور والإناث، واستقرت أحوال النساء والرجال، واستقرت العلاقات في دولة الإسلام المدنية في هذا المجال.

#### خامس عشر: التربية البيئية:

التربية البيئية هي عملية إعداد للمواطن في دولة الإسلام المدنية للتفاعل مع البيئة الطبيعية والفطرية التي يعيش فيها بما تشمله تلك البيئة من موارد مختلفة، فهي بذلك عملية توجيه للسلوك نحو المحافظة علىٰ البيئة وتنميتها.

وقد عنيت الدولة المدنية في الإسلام بالتربية البيئية عناية بالغة، سابقة بذلك المهتمين بالبيئة في الدول الحديثة، وينطلق اهتمام دولة الإسلام من الفهم الصحيح لآيات القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة، فجاءت موضوعات الفقه الإسلامي لتؤكد على صحة البيئة ومكوناتها الحية وغير الحية، وكذلك حمل تاريخ الخلفاء الراشدين والتابعين نفس الفهم للبيئة، وهذا ما الراشدين بعض أدلته في ضوء ما يسمح به المقام.

فبالبحث والدراسة والفهم لآيات القرآن الكريم ربئ الباحث أن القرآن الكريم ربئ

المسلمين على التربية البيئية وعدم الإفساد في الأرض.

فقد خلق الله سبحانه وتعالىٰ الأرض مُذَلَّلَة للإنسان والكائنات الحية، وعلَّمنا سبحانه كيف نستغل مواردها ونعمها الاستغلال الأمثل العلمي والخُلقي، قال تعالىٰ: ﴿ هُوَ اللَّمْثُلُ العَلَمِي وَالخُلقي، قال تعالىٰ: ﴿ هُوَ اللَّمْثُلُ اللَّمَاتُ اللَّهُمَ مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَى السَمَاءِ فَسَوَّنهُنَ سَبْعَ سَمَوْتَ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [البقرة: ٢٩].

خلق الله تعالىٰ كل شيء في الكون بالحق وبقدر معلوم، وفي إحكام واتزان عجيب، قال تعالىٰ: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتٍ طِبَاقًا مَّا تَرَىٰ فِ خَلْقِ ٱلرَّمْنِ مِن تَفَوُتٍ فَأَرْجِع ٱلْبَصَرَ هَلْ تَرَىٰ مِن فَكُوتٍ فَأُورِ ﴾ [الملك: ٣].

ويُعلَّمُ اللهُ سبحانه وتعالىٰ الإنسان أنه لم يخلق شيئًا في الكون عبثًا أو عشوائيًا، ولم يوضع أي شيء في غير موضعه؛ لأن ذلك يتنافى مع حكمة العليم الخبير، قال تعالىٰ: ﴿ اللَّذِي اللَّهِ مَنْ عِنْكُمُ مُنْ عِنْكُمُ أَنْ وَبُداً خَلْقَ ٱلْإِنْسُنِ مِنْ طِينٍ ﴾ [السجدة: ٧].

وقرر القرآن الكريم أن كل شيء خُلق بقدر معلوم، قال تعالىٰ: ﴿ إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَهُ بِقَدَدٍ ﴾



[القمر: ٤٩]، وقال تعالىٰ: ﴿ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَالْقَرْضَ مَدَدْنَهَا وَأَلْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَأَلْفَيْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَوْزُونِ ﴾ [الحجر: ١٩].

نبه القرآن الكريم الإنسان إلى أهمية الموارد البيئية، قال تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْفَاهَ خَلَقَهَا اللَّهُ مُ خَلَقَهَا لَكُمُ مَ فِيهَا دِفْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ النحل: ٥].

وبين سبحانه أهمية الشروة البحرية، قال تعالى: ﴿ وَهُو اللَّهِ سَخَرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُواْ مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَسَتَخْرِجُواْ مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَسَكَّرُ مُولِيًّا وَتَسْتَخُرُو فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن وَتَرَى الْفُلُكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُواْ مِن فَضَالِهِ وَلَعَبْتَغُواْ مِن فَضَالِهِ وَلَعَبْتَعُمُ اللَّهُ كُرُونَ ﴾ [النحل: فضَالِهِ وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [النحل: 18].

نبه الله تعالى المسلمين إلى أهمية المحافظة على الحياة الفطرية والبرية وحرم على المسلمين صيد البر وقطع نبات الحرم في موسم الحج في أماكن التجمع، قال تعالى: ﴿ لَا نَقُنُلُوا الصَّيْدَ وَأَنتُم حُرُمٌ وَمَن قَلَهُ مِنكُم مُّتَعَمِّدًا فَجَرَآهُ مِنكُم مُ مُتَعَمِّدًا فَجَرَآهُ مِنكُم مَ الْتَعَمِ ﴾ [المائدة: ٩٥].

وقال تعالىٰ: ﴿ وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ ٱلْبَرِ مَا دُمْتُهُ حُرُمًا ۗ وَٱتَّ قُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [المائدة: ٩٦].

وأكدت السنة النبوية الصحيحة على التربية البيئية:

أعلمنا وعلَّمنا رسول الله على أن تنظيف الشوارع والطرقات والحفاظ عليها من الهدي العلمي النبوي، فقال على (إماطة الأذي عن الطريق صدقة) [رواه البخاري]، ويكون ذلك بشق الطرق وتعبيدها وصيانتها ووضع العلامات الإرشادية والتحذيرية عليها وتجميلها والالتزام بحق الطريق، والالتزام بقوانين المرور عليها، وبذلك تميزت الدولة الإسلامية المدنية في ذلك منذ (١٤) قرناً.

كما أمر المصطفئ على المحافظة على المحافظة على الموارد المائية من التلوث والإفساد، فقال على الميولين أحدكم في الماء الدائم الذي لا يجري، ثم يغتسل فيه) [رواه البخاري].

ومن الهدي النبوي اتقاء التبرز في الماء وفي الطريق وفي الظل.

وربى رسول الله على المسلمين على الحفاظ على التنوع الحيوي والتوازن البيئي حيث قال على التنوع الحيوي والتوازن البيئي حيث قال على: (نزل نبي من الأنبياء تحت شجرة فلدغته نملة، فأمر بجهازه فأخرج من تحتها، ثم أمر ببيتها فأحرق بالنار، فأوحى الله إليه فهلًا نملةً



واحدة) [رواه البخاري].

ونبه المصطفى على إلى خطورة الحريق، وعلم المسلمين الأمن والسلامة في البيئة المنزلية، فقال على: (لا تتركوا النار في بيوتكم حين تناموا) [رواه البخاري].

ومن الهدي النبوي قوله عليه: (غطوا الإناء، وأوكئوا السقاء، وأغلقوا الباب، وأطفئوا السراج) [رواه البخاري].

هذا غيض من فيض الأساس البيئي الذي قامت عليه الدولة الإسلامية، وعندما يتبع المواطنون هذه الأسس ويطبقونها في حياتهم واعتبارها جزءاً من العبادة بمفهومها الشامل فإن دولة الإسلام سباقة في الحفاظ على البيئة والتنمية البيئية المستدامة والإصلاح البيئي العام.

# سابع عشر: دعائم ثلاث للحفاظ على الوطن:

تضمنت سورة قريش أسس الحفاظ على الدولة، قال تعالى: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا الدولة، قال تعالى: ﴿ فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هَذَا البَيْتِ اللهِ اللَّهِ مَن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِن خُوعٍ وَءَامَنَهُم مِن خُوعٍ ﴾ [قريش: ٣-٤]، قال الشيخ عبد

الرحمن بن السعدي في (تيسير الكريم الرحمن) في قوله تعالى: ﴿ فَلْيَعْ بُدُواْ رَبَّ هَذَا ٱلْبِيَّتِ ﴾: «أي يوحدوه ويخلصوا له العبادة، ﴿ ٱلَّذِيَ اللهُ أَطْعَمَهُم مِّن جُوعٍ وَءَامَنَهُم مِّن خَوْفٍ ﴾: فرغد الرزق والأمن من أكبر النعم الموجبة لشكر الله تعالىٰ».

وقد حددت سورة قريش أسُساً ثلاثة للدول المطمئنة، وهي:



- الأمن الغذائي: ﴿ اللَّذِتَ أَطْعَمُهُم مِّن جُوعٍ ﴾، فالأمن الغذائي من أهم دعائم قوة الأمم وبقائها، لذلك اهتمت الدولة الإسلامية بالزراعة في المدينة المنورة، وزرع المصطفى المحصول الرئيس (نخيل البلح - وخاصة نخيل العجوة) بيديه وبنى السوق للتبادل التجاري والتسوق وتوفير الغذاء للمواطنين، وعين من يراقب السوق، ومن لا يمتلك قوته لا يمتلك قراره، ويمكن حصاره بسهولة، وقد امتدت دولة الإسلام إلى بلدان زراعية كالشام ومصر وأفريقية والهند، وفاض الخير الزراعي.

- وتأتي الدعامة الثالثة وهي الأمن العام: ﴿ وَءَامَنَهُم مِّنْ خُوفٍ ﴾ الأمن الخارجي، ﴿ وَأَعِدُّوا لَهُم مَّا السَّطَعْتُم مِّن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ الْخَيْلِ تُرِّهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَمَا وَءَاخُرِينَ مِن دُونِهِمُ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمُّ وَمَا تُنفِقُوا مِن شَيْءٍ فِ سَبِيلِ اللهِ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللَّهِ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُهُمْ اللَّهِ يُوفَ إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُهُمْ اللَّهُ يُوفَى إِلَيْكُمُ وَأَنتُمْ لَا نَعْلَمُونَ ﴾ [الأنفال: ٦٠].

إنها قوة الردع والدفاع الحربي والصناعي والتجاري والتعليمي والتربوي والتقني.

ويأتي الأمن الداخلي بالشرطة والمحتسبين والقضاة والامتثال للقوانين والابتعاد عن الفتن

الطائفية والمذهبية والعرقية.

وياتي الأمن الصحي، والأمن التربوي، والأمن التربوي، والأمن التعليمي، وكل ما يهدد حياة المواطنين ويعتدي على ملكياتهم الخمس من الدين والمال والعقل والنفس (والحرية).

وهكذا تحققت دولة الإسلام المدنية الحديثة.

## ثامن عشر: تحقيق السِّلم:

رسم الإسلام نظاماً دقيقاً للسِّلم، ويعمل على إقرار هذا السلم وفق مبادئه العليا في تحقيق كلمة الله.

علىٰ هذا فإن نظام السلم في الإسلام ينقسم إلىٰ السلم الداخلي والسلم الخارجي كالآتي:



يؤمن من لا يأمن جاره بوائقه) [رواه البخاري ومسلم]، و(المؤمن من أمنه الناس على أموالهم وأنفسهم) [رواه ابن ماجه].

بناء المجتمع على علم يملأ العقول جميعاً (فطلب العلم فريضة على كل مسلم) [رواه الطبراني]، وفضيلة تصون الحرمات وتكبح جماح الشهوات، قال تعالىٰ: ﴿ قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَرِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمُّ ذَلِكَ أَزَكَى لَكُمُّ إِنَّ اللَّهَ خَيِرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَلَكُ فَظُلَ فُرُجَهُنَ ﴾ فَكُمُّ إِنَّ اللَّهَ خَيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴿ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ يَغُضُضْنَ مِنْ أَبْصَرِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجَهُنَ ﴾ وصحة تفيض بها الأجسام جميعاً (الطهور شطر الإيمان) [رواه البخاري

ومسلم]، (وإن لجسدك عليك حقا) [رواه البخاري ومسلم]، (المؤمن القوي خير وأحب إلى الله من المؤمن الضعيف) [رواه البخاري ومسلم]، وعدالة تحقق للإنسان كرامته التي أرادها الله له قال تعالى: ﴿ وَلَقَدُ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمُ وَهَلَنَاهُمُ فِي الْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَقَضَّلْنَاهُمُ فِي الْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُم مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَقَضَّلْنَاهُم عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنَ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا ﴾ وفي الكراسة التي تضمن له وقضَّلْنَاهُم قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا النَّقْسَ الَّي حق الحياة، قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا النَّقْسَ الَّي حق الحياة، قال تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا النَّقْسَ اللَّي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا فِالْحَقِ ﴾ [الأنعام: ١٥١، الإسراء: ٣٣]، وحق العمل: (إن أفضل الكسب كسب الرجل من يده) [رواه البخاري] (().

# نظام السلم الخارجي:

السلم الذي دعا إليه الإسلام خارج حدود الدولة بعد أن هيأ له الأمة المسلمة فهو يتلخص في القواعد الآتية:

القاعدة الأولى: الأصل في علاقتنا مع الشعوب جميعاً هو المسالمة والمهادنة، قال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا الدَّخُلُوا فِي السِّمامِ ﴾ [البقرة: ٢٠٨].

<sup>(</sup>١) انظر: مفهوم السلام في الفكر الإسلامي، محمد يوسف سيد نوري اليازباني (ص٣٦١).



القاعدة الثالثة: وهو تعاون يقوم على احترام عقائد الشعوب وحرياتها وأموالها وكرامتها، قال تعالى: ﴿ لا ٓ إِكْراه فِي ٱلدِّينِ ﴾ [البقرة: ٢٥٦]، (متى استعبدتم الناس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً)، قال تعالى: ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمُولَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبُطِلِ ﴾ [البقرة: ١٨٨]، وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كَرَمْنَا بَنِي ءَادَم ﴾ [الإسراء: ٧٠].

القاعدة الرابعة: وهو تعاون يحمل على الاستفادة من كل ما عند الشعوب من علم وصناعة وحكمة (الحكمة ضالة المؤمن، يلتقطها أني وجدها) [رواه ابن ماجه].

## تاسع عشر: حفظ حق العامل:

في حديث الثلاثة الذي آواهم المبيت إلى غار فدخلوه، وانحدرت صخرة من الجبل فسدت عليهم الغار، فقالوا: إنه لا ينجيكم من هذه الصخرة إلا أن تدعوا الله بصالح أعمالكم

...، وقال الثالث: (اللهم إني استأجرت أجراء، فأعطيتهم أجرهم غير رجل واحد ترك الذي له وذهب، فثمرت أجره حتى كثرت منه الأموال، فجاءني بعد حين فقال: يا عبد الله أد إلي أجري، فقلت له: كل ما ترى من أجرك من الإبل والبقر والغنم والرقيق، فقال: يا عبد الله لا تستهزئ بي، فقلت: إني لا أستهزئ بك، فأخذه كله، فاستاقه، فلم يترك منه شيئا، اللهم فإن كنت فعلت ذلك ابتغاء وجهك، فافرج عنا ما نحن فيه، فانفرجت الصخرة، فخرجوا يمشون) [جزء من حديث أخرجه البخاري ومسلم].

في هذا الجزء من الحديث يتبين أهمية الحفاظ على حقوق العامل وتثمير مدخراته التقاعدية.

وعندما يطبق هذا المبدأ في الدولة الإسلامية فهي دولة عادلة تحافظ على حقوق المواطنين، وتؤمن عليهم صحياً واجتماعياً وقضائياً وسياسياً، والقاعدة تقول: (إن الله تعالى ينصر الدولة العادلة ولو كانت كافرة، ولا ينصر الدولة المسلمة الظالمة)، ومن الظلم هضم حقوق العمال والأُجراء والتمييز بين العاملين في الدولة على أسس غير علمية ومنطقية وعادلة.



# عشرون: السياسة العامة لدولة الإسلام المدنية:

حدثت في حجة الوداع أحداث سياسية كبرى تحدد السياسة العامة للدولة، فقال رسول الله عَيْكَة في البيان الختامي للاجتماع الموسع في حجة الوداع: «إن دماءكم وأموالكم عليكم حرامٌ كحُرمةِ يومكم هذا في شهركُم هذا في بلدِكم هذا، ألا إن كُلَّ شيءٍ مِن أمر الجاهليةِ تحت قَدَميَّ موضوعٌ، ودماءُ الجاهِلية موضوعةٌ، وأول دم أضعُه دماؤنا دمُ ربيعة بن الحارث بن عبدالمطلب، كان مُسترضَعاً في بني سعدٍ، فقتلته هُذَيلٌ، وَربا الجاهِلِيَّة موضوعٌ، وأوَّل ربًّا أضعُ ربانا: ربا عباس بن عبد المطلب، فإنه موضوعٌ كُلُّه، اتقوا اللهَ في النَّساء، فإنكم أخذتمو هُنَّ بأمانةٍ الله، واستحللتُم فُروجَهُنَّ بكلمةِ الله، وإنَّ لكم عليهن أن لا يُوطِئنَ فُرُشَكُم أحداً تكرهونَه، فإن فَعَلْنَ فاضربُوهُن ضربًا غيرَ مُبرِّح، ولَهُنَّ عليكُم رِزقُهن وكِسوتُهن بالمعروفِ، وإني قد تركتُ فيكم ما لن تَضِلُوا بعدَه إن اعتصمتُم به: كتابَ الله، وأنتم مسؤولون عني، فما أنتم قائلون؟» قالوا: نشهَدُ أنَّك قد بلَّغت وأدَّيت ونصحت، ثم قال بإصبعه السّبابة يرفعُها إلىٰ

السماء، وينكُبُهَا إلى الناسِ: «اللهم اشهد، اللهم اشهد، اللهم اشهد» [رواه أبو داود].

وقال: «ألا لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض، ألا إن الشيطان قد أيس أن يعبده المصلون، ولكن في التحريش بينكم، فاتقوا الله في النساء، فإنهن عندكم عوان، لا يملكن لأنفسهن شيئًا، وإن لهن عليكم، ولكم عليهن حقاً: أن لا يوطئن فرشكم أحداً غيركم، ولا يأذن في بيوتكم لأحد تكرهونه، فإن خفتم نشوزهن فعظوهن واهجروهن في المضاجع، واضربوهن ضرباً غير مبرح "قال حميد: (قلت للحسن: ما المبرح)؟ قال: (المؤثر)، «ولهن رزقهن وكسوتهن بالمعروف، وإنما أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله، ألا ومن كانت عنده أمانة فليؤدها إلى من ائتمنه عليها»، وبسط يديه، فقال: «ألا هل بلغت؟ ألا هل بلغت؟ ألا هل بلغت؟» ثم قال: «ليبلغ الشاهد الغائب، فإنه رب مبلغ أسعد من سامع» [رواه أحمد].

وبذلك جمعت هذه الخطبة (أو البيان الختامي) بين الاقتصاد، وتحريم الربا، والأمن الاجتماعي، وتحريم الثأر، وتحريم القتل، وأكل الأموال بالباطل، وتنظيم العلاقة بين



الرجل والمرأة، والوصية بالمرأة، والوصية بالعمل بكتاب الله وسنة نبيه والبعد عن الخلاف المقضي إلى التنازع والشقاق والقتال والفشل وضياع الدولة والقوة.

وبذلك تجلب مدنية دولة الإسلام في هذا البيان الموسع من نبي الله إلى الأمة وتحددت السياسة العامة إلى الأمة، وتحددت السياسة العامة لدولة مدنية عصرية فريدة، وهنا قال الله تعالى للمسلمين: ﴿ ٱلْيَوْمَ يَهِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخْشُوهُمْ وَٱخْشُونِ الْيَوْمُ أَكْمَلْتُ لَكُمْ وينكُمْ وَآمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ﴾ [المائدة: ٣].

وآخر دعوانا أن الحمدلله رب العالمين.

#### المراجع

- \* أخي المسلم اكتشف الإسلام، نظمي خليل أبو العطا موسئ، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، القاهرة مصر، (ط١) (٢٠٠٧م).
- \* آيات قرآنية في الوحدة الإنسانية، نظمي خليل أبو العطا موسى، المجلس الأعلىٰ للشئون الإسلامية، المنامة مملكة البحرين، (ط١) (٢٠٠٨م).

- التاريح الإسلامي مواقف وعبر، عبد العزيز بن عبدالله الحميدي، دار الدعوة للطبع والنشر والتوزيع، الإسكندرية، (ط۱) (م٥) (ج٠١) (١٩٨٨م).
- \* التربية البيئية من منظور إسلامي، نظمي خليل أبو العطا موسئ، المنظمة الإسلامية للتربية والثقافة والعلوم (ندوة في مملكة البحرين) (٢٠٠٢م).
- \* تعايش وطني بـ لا فتـن طائفيـة ومذهبية سبيل للوحدة الإنسـانية، نظمي خليل أبو العطا موسـي، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة القاهرة مصر، (ط١) (٢٠١٠).
- \* تفسير القرطبي (الجامع لأحكام القرآن)، أبو عبد الله محمد بن أحمد القرطبي، تحقيق: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب، الرياض، (٢٣٢هـ – ٢٠٠٣م).
- \* تمكين المرأة في الشريعة الإسلامية، نظمي خليل أبو العطا موسئ، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، (ط١) (٢٠٠٧م).
- \* تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر السعدى،



دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع، الدمام-المملكة العربية السعودية، (ط١) (١٤٢٢هـ).

- حقوق الإنسان في الإسلام، محمد
   الزحيلي، دار الكلم الطيب، دمشق سوريا، (ط۲۹) (۱۹۷۹م).
- \* حقوق الإنسان في مجال الأسرة من منظور إسلامي، مفرح بن سليمان بن عبدالله القوسي، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، المملكة العربية السعودية، (ط١) (٢٠٠٨م).
- \* حقوق الطفل بين الشريعة الإسلامية والقانون الدولي دراسة مقارنة، عبد العزيز مخيمر عبد الهادي، جامعة الكويت، الكويت، (ط١) (١٩٩٧م).
- \* الدولة المدنية في الإسلام ومقارنتها بالدولتين الدينية والعلمانية، نظمي خليل أبو العطا موسئ، شركة مطبعة السلام، أسيوط، مصر، (ط١) (٢٠١١).
- \* الرسائل الشمولية، عبد العزيز بن عبدالله الحميدي، دار الدعوة للطبع والنشر والتوزيع، الإسكندرية مصر، (د.ط) (۲۰۰۰م).

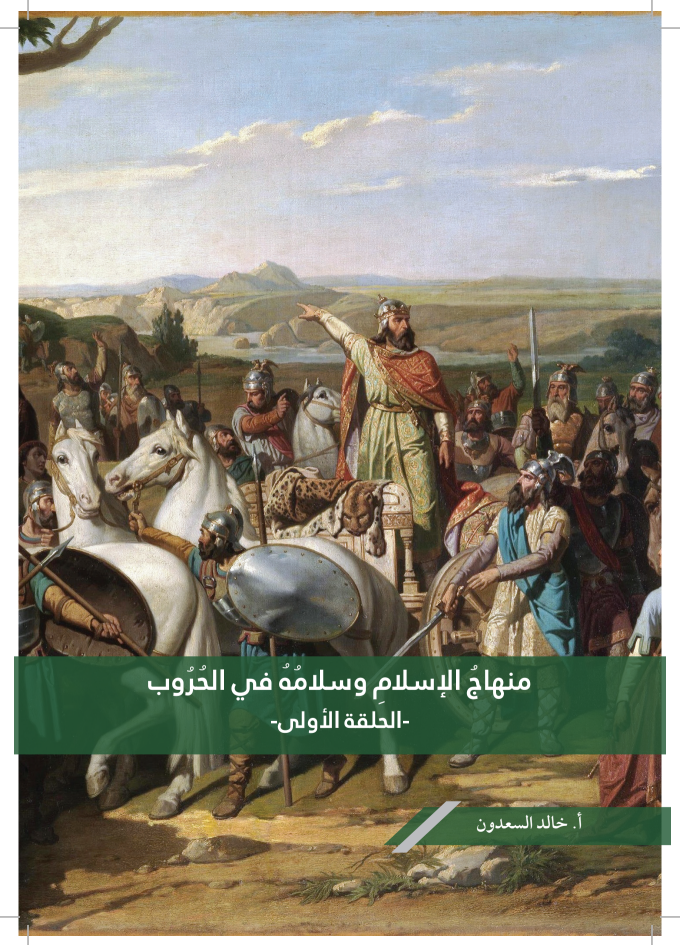
- \* رياض الصالحين، يحيىٰ بن شرف النووي، مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان،
   (د.ط) (١٩٩١م).
- السيرة النبوية، أبو الحسن الحسني الندوي
   دار القلم، دمشق، (ط۱) (۲۰۰۱م).
- العدالة القضائية، حسن تيسير شموط،
   دار النفائس للنشر والتوزيع، العبدلي،
   الكويت، (ط۱) (۲۰۰۲م).
- العدل في القرآن الكريم، محمد أحمد
   الكواري، دار القلم، دبي الإمارات
   العربية المتحدة، (ط۱) (۲۰۰۵م).
- \* فضل العلم وآداب طلبه وطرق تحصيله وجمعه، محمد بن سعيد رسلان، دار أضواء السلف، مصر القاهرة، (ط۱) (۲۰۰۸م).
- فقه التمكين في القرآن الكريم أنواعه، شروطه وأسبابه، مراحله وأهدافه، علي محمد الصلابي، دار الوفاء، المنصورة -مصر، (ط1) (٢٠٠١م).
- \* فقه السيرة النبوية، محمد سعيد رمضان
   البوطي، دار الفكر المعاصر، بيروت –
   لبنان، (ط ۱۰) (۱۹۹۱م).

#### أسس الدولة المدنية في الإسلام «الحلقة الثالثة» والأخيرة



- \* فقه السيرة النبوية، منير محمد غضبان، جامعة أم القرئ، المملكة العربية السعودية، (ط٥) (١٩٩٩م).
- \* قيمة العمل في الإسلام، أحمد مبشر جالو،
   جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية
   المملكة العربية السعودية، (ج١) (ط)
   (٨٠٠٨م).
- \* ماذا يحب الله وماذا يبغض، عدنان الطرشة، مكتبة العبيكان، الرياض المملكة العربية السعودية، (ط٤)
   (٢٠٠٤م).
- \* المجتمع المسلم كما يبنيه الإسلام في الكتاب والسنة، محمد علي الهاشمي، دار البشائر الإسلامية، بيروت لبنان، (ط١) (٢٠٠٢م).
- \* معالم الشريعة الاسلامية، صبحي الصالح
   دار العلم للملايين، بيروت لبنان،
   (ط١) (١٩٧٧م).
- مفهوم السلام في الفكر الإسلامي، محمد
   سيد نوري البازياني، دار المعرفة، بيروت
   لبنان، (ط١) (٢٠٠٧م).

- \* المواطنة الصالحة ودورها في التنمية الوطنية، نظمي خليل أبو العطا موسى، وزارة العدل والشئون الإسلامية، المنامة –مملكة البحرين، (ط١) (٢٠٠٨م).
- \* مواقف تربوية من القرآن الكريم والسنة النبوية، نظمي خليل أبو العطا موسئ، معهد الإمام الشافعي للدراسات الإسلامية مدينة حمد مملكة البحرين، (ط١) (١١١).
- مواقف سياسية من سيرة خير البرية، نظمي خليل أبو العطا موسئ، دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، (ط٢) (٢٠١٠).
- الهداية، وزارة العدل والشئون الإسلامية والأوقاف، المنامة مملكة البحرين،
   (ع٩٤٣) (٣٤٩٥).
- \* هذا رسول الله، مجموعة من المؤلفين، وزارة العدل والشئون الإسلامية والأوقاف، (د.ط) (دت).





#### مُقَدِّمَةٌ

إِنَّ الْحَمْدَ اللهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شُرُورِ أَنْفُسِنَا، وَمِنْ سَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، وَحُدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَالِهِ عَوَلَا تَمُوثُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ ﴾ (سورة آل عمران: ١٠٢).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَاكُمْ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءٌ وَاتَّقُواْ ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَآءَلُونَ بِهِۦ وَٱلْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴾ (سورة النساء: ١).

﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيلًا ﴿ يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْمَلُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ ۗ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُۥ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا ﴾ (سورة الأحزاب: ٧٠-٧١).

> أَمَّا بَعْدُ: فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ، وَخَيْرَ الْهَدْيِ هَـدْيُ مُحَمَّدٍ عَلَيْهُ، وَشَـرَّ الأُمُورِ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدْعَةٌ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلاَلَةٌ، وَكُلَّ ضَلاَلَةٍ فِي النَّار.

> فهذا بحثٌ مُختصرٌ في بيانِ طريقة الإسلام في القِتال عِنْدَ الحُروب -فيما إذا وقعت، وبالمسلمين فِتنتُها نَزَلت، فما اسْطَعْنا لها ردًّا وما اندفَعتْ - إذْ ليس مِن طريقةِ الإسلام الإيذانُ بالحُروب، فضلاً عنْ أنْ يكونَ لهم عَدرٌ بالنَّاس والشُّعوب، ولكنْ هي الرَّحمة للعالَمينَ جميعاً.

فنسألُ الله تبارك وتعالىٰ لُطفَهُ، وجميلَ فضلِهِ، وحميلَ فضلِهِ، وصلَّىٰ اللهُ وسَلَّم وبارك علىٰ عبده ورسولِهِ وآله وصحبهِ أجمعين.

\* \* \* \*

## تمهيدٌ وتوطئةٌ:

فالأصلُ في الإسلام هو أنَّ القِتالَ مكروةٌ للمؤمنين:

قال الله الملكُ الحقُّ: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَكُرْهُ لَكُمُ ۗ وَعَسَىٰٓ أَن تَكْرَهُواْ شَيْعًا وَهُوَ وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُ ۗ وَعَسَىٰٓ أَن تُحِبُّوا شَيْعًا وَهُوَ وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمُ ۗ وَعَسَىٰٓ أَن تُحِبُّوا شَيْعًا وَهُوَ



شَرُّ لَكُمُّ وَاللَّهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (سورة البقرة: ٢١٦).

بل ومكروه لربِّ العالمين: إذ جعَلَ اللهُ الحربَ علامة الإفساد في الأرض، فقال سُبحانَهُ: ﴿ وَأَلْقَتَنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَوة وَالْبَغْضَآة إِلَى يَوْمِ الْقَيَمَةُ كُلَّمَآ أَوْقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا اللهُ وَيَسَعَوْنَ فِي الْأَرْضِ فَسَادًا وَاللهُ لَا يُحِبُ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (سورة المائدة: 35).

فَاللهُ عَزَّ وَجَلَّ لَبُغضِهِ القِتَالَ، ولكون الإفساد طريقة وأصلاً عند الكافِرين فكان سُبحانَهُ وتعالىٰ حرباً عليهم: ﴿ كُلَّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لِلَّحَرِّبِ أَطْفَأَهَا اللهُ ﴾.

وكذا فلو قامتِ الحربُ، فالإسلام دينُ سلم حتى في الحروب، فالمنهجُ الربَّانيُّ قبلَ الحرب معلومٌ من مشلِ قولِه تعالى: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اَسْتَطَعْتُم مِن قُوَّةٍ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللَّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَءَاخْرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللَّهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾ (سورة الأنفال: ٦٠).

وذلك لدفع الحرب، فكان من المُناسب عقلاً عند العُقلاء الأقوياء الذي يُحكِّمون القوَّة والعقل فحسب، أنْ يأتي الأمرُ بقتالِ مَنْ آذى الله ورسولَهُ وأخرج المسلمين من ديارهم بغير

جُرمٍ اقترفوه، أو عهدٍ نقضوه أو نكثوه؟!

فما كان الأمرُ بعدُ؟! الأمرُ كما قال اللهُ الرحمنُ الرحمنُ الرحمنُ الرحمنُ الرحمنُ الرحمنُ السَّلام: ﴿ وَإِن جَنَعُواْ لِلسَّلْمِ فَاجْنَحُ لَمَا وَتَوَكَّلُ عَلَى اللَّهِ ۚ إِنَّهُۥ هُوَ ٱلسَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ (سورة الأنفال: ٦١).

فكأنَّـهُ سُبحانَهُ وتعالىٰ يقول: (ولو كان جُنحُهم للسلام خديعةً فأجِبْهم إليه يا مُحمَّدُ).

ومع ذلك فالأصلُ هو أنَّ المسلمين لايُقاتِلون إلا مَن يُقاتِلُهم:

وبيائُهُ في قول الله سُبحانَهُ وتعالى في المُنافقين ذوي الكيد والغَدر: ﴿ فَإِنِ اَعْتَرَلُوكُمْ المُنافقين ذوي الكيد والغَدر: ﴿ فَإِنِ اَعْتَرَلُوكُمْ فَلَمْ يُقَائِلُوكُمْ وَأَلْقَوْا إِلَيْكُمُ السَّلَمَ فَمَا جَعَلَ اللّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَبِيلًا ﴾ (سورة النساء: ٩٠).

\*\*\*



## فصلٌ في لطائِفَ ومواقِفَ لنبيِّ الإسلام في الحُروب:

١ - ما كان يريد القتال والايتمنى لقاء العدو:

وهذا من عجيبِ الأمر، فالنبيُّ عَلَيْهُ يخرج مُقاتِلاً، ومع ذلك فهو لا يُريد القِتالَ وإنَّما يُريدُ السِّلمَ ما استطاع إليه سبيلاً:

روى البُخاريُّ (٣٠٢٤) ومسلمُّ (١٧٤٢) من حديثِ مُوسَى بُنِ عُقْبَة، قَالَ: حَدَّثَنِي سَالِمُّ مَن حديثِ مُوسَى بْنِ عُقْبَة، قَالَ: حَدَّثَنِي سَالِمُّ أَبُو النَّضْرِ، مَوْلَىٰ عُمَرَ بْنِ عُبَيْدِاللهِ، كُنْتُ كَاتِبًا لَهُ، قَالَ: «كَتَبَ إِلَيْهِ عَبْدُاللهِ بْنُ أَبِي أُوفَىٰ، حِينَ لَهُ، قَالَ: «كَتَبَ إِلَيْهِ عَبْدُاللهِ بْنُ أَبِي أُوفَىٰ، حِينَ خَرَجَ إِلَىٰ الْحَرُورِيَّةِ، فَقَرَأْتُهُ، فَإِذَا فِيهِ: إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ فِي النَّي لَقِي فِيها العَدُوَّ، اللهِ عَلَيْهِ فِي النَّاسِ اللهِ عَلَيْهِ فَي النَّاسِ اللهِ التَّهْ العَلْوَا التَّاسِ اللهُ العَافِيَة، فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاصْبِرُوا، وَاعْلَمُوا فَقَالَ: اللَّهُ اللهُ العَلَوْ وَسَلُوا اللهُ العَلَقِي النَّاسِ اللهُ العَافِيَة، فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاصْبِرُوا، وَاعْلَمُوا اللهُ اللهُ اللهُ العَلَقِ العَلَمُوا مُنْ المَّذِنَ اللهُ المَّالِ السُّيونِ. ثُمَّ قَالَ: اللَّهُمَّ أَنَّ الجَنَّة تَحْتَ ظِلاَلِ السُّيونِ. ثُمَّ قَالَ: اللَّهُمَّ أَنْ الجَنَّة تَحْتَ ظِلاَلِ السُّيونِ. السَّحَابِ، وَهَازِمَ مُنْ وَانْصُرْنَا عَلَيْهِمْ».

بل وكان يترك قتل وقِتالَ مُستحقي القتل جمعاً للكلمة، وتأليفاً لِمن أسلم حديثاً لئلا يظنُّوا بالإسلام شرَّا، وكذا مُراعاةً لِمن لم يدخُلِ الإسلام أصلاً، فيكونَ في صدره منه نُفرةٌ، وفي

#### عقلِهِ مِنهُ إعراضٌ وصُّدود:

ترجم البخاريُّ: (بَابُ مَنْ تَرَكَ قِتَالَ الخَوَارِجِ لِلتَّأَلُفِ، وَأَنْ لاَ يَنْفِرَ النَّاسُ عَنْهُ)

ثم روى (٦٩٣٣) ومسلمٌ (١٠٦٤) عَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ: «بَيْنَا النَّبِيُّ عَلَيْ يَقْسِمُ، جَاءَ عَبْدُاللهِ بْنُ فَي الخُويْصِرَةِ التَّمِيمِيُّ، فَقَالَ: اعْدِلْ يَا رَسُولَ اللهِ، فَقَالَ: وَيْلَكَ، وَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ أَعْدِلْ؟ قَالَ اللهِ، فَقَالَ: وَيْلَكَ، وَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ أَعْدِلْ؟ قَالَ عُمرُ بْنُ الخَطَّابِ: دَعْنِي أَضْرِبْ عُنْقَهُ، قَالَ: دَعْنِي أَضْرِبْ عُنْقَهُ، قَالَ: دَعْنِي أَضْرِبْ عُنْقَهُ، قَالَ: مَعْهُ، فَإِنَّ لَهُ أَصْحَابًا، يَحْقِرُ أَحَدُكُمْ صَلاَتَهُ مَعَ صَلاَتِهُ مَعَ صَلاَتِهُ مَعَ صَلاَتِهُ مَعَ كَمَا يَمْرُقُونَ مِنَ الدِّينِ كَمَا يَمْرُقُ السَّهُمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ» وساق الحديث.

وعند البخاريِّ (٣١٣٨) من حديثِ عَمْرِو ابْنِ دِينَارٍ ومسلم (١٠١٣) من حديثِ أَبِي الزُّبَيْرِ واللفظُ له كلاهما عَنْ جَابِرٍ قَالَ: "أَتَىٰ رَجُلُّ رَجُلُّ رَسُولَ اللهِ عَيْنَ بِالْجِعْرَانَةِ مُنْصَرَفَهُ مِنْ حُنَيْنٍ، وَسُولَ اللهِ عَيْنَ بِالْجِعْرَانَةِ مُنْصَرَفَهُ مِنْ حُنَيْنٍ، وَفِي ثَوْبِ بِلَالٍ فِضَّةٌ، وَرَسُولُ اللهِ عَيْنَ يَقْبِضُ مِنْهَا، يُعْطِي النَّاسَ، فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ، اعْدِلُ، فَقَالَ: وَيْلَكَ وَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ أَكُنْ أَعْدِلُ؟ لَقَدْ خِبْتَ وَخَسِرْتَ إِنْ لَمْ أَكُنْ أَعْدِلُ. فَقَالَ عُمَرُ ابْنُ الْخَطَّابِ: دَعْنِي، يَا رَسُولَ اللهِ فَأَقْتُلَ هَذَا ابْنُ اللهِ فَأَقْتُلَ هَذَا اللهُ اللهِ فَأَقْتُلَ هَذَا اللهُ اللهِ فَأَقْتُلَ هَذَا اللهُ اللهُ



الْقُـرْآنَ، لَا يُجَاوِزُ حَنَاجِرَهُـمْ، يَمْرُقُونَ مِنْهُ كَمَا يَمْرُقُونَ مِنْهُ كَمَا يَمْرُقُونَ مِنْهُ كَمَا يَمْرُقُ السَّهْمُ مِنَ الرَّمِيَّةِ».

وكذا من هذا الباب ما وقع من ابن أُبِيِّ بنِ سلول:

كما رواه البُخاريُّ (٤٩٠٧) ومسلمٌ (٢٥٨٤) من حديثِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللهِ قال: «كُنَّا فِي غَزَاةٍ فَكَسَعَ رَجُلٌ مِنَ المُهَاجِرِينَ رَجُلًا مِنَ المُهَاجِرِينَ وَقَالَ الأَنْصَارِ، وَقَالَ اللَّنْصَارِ، وَقَالَ اللهُ مَسُولَهُ اللهُ رَسُولَهُ اللهُ وَسَلَّعَهَا اللهُ رَسُولَهُ اللهُ وَاللهِ يَنْ وَصَدَّعَهَا اللهُ رَسُولَهُ النَّبِيُّ عَلَيْ : دَعُوهَا فَإِنَّهَا مُنْتِنَةٌ ... فَقَالَ عَبْدُاللهِ بْنُ أَبِي عَلَيْ وَاللهِ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَىٰ المَدِينَةِ اللهِ عُنَى اللهِ أَوْلَ المَدِينَةِ لَيْخُرِجَنَّ الأَعَنُ مِنْهَا الأَذَلُ! فَقَالَ عُمْرُ بُنُ لَيُخْرِجَنَّ الأَعَنُ مِنْهَا الأَذَلُ! فَقَالَ عُمْرُ بُنُ المَدِينَةِ الخَطَّابِ: دَعْنِي يَا رَسُولَ اللهِ أَضْرِبْ عُنُقَ هَذَا المُنَافِقِ؟ قَالَ النَّيْ عَلَيْهِ: دَعْهُ لاَ يَتَحَدَّثُ النَّاسُ المُنَافِقِ؟ قَالَ النَّيْ عَلَيْ عَلَى المُدَالِيُ عَنْ اللهُ المُحَدِيثَةِ المُنَافِقِ؟ قَالَ النَّيْ عَلَيْهِ : دَعْهُ لاَ يَتَحَدَّثُ النَّاسُ المُنَافِقِ؟ قَالَ النَّيْ عَلَى الْمُحَابَةُ».

\* \* \* \*

٢- ويُقلِدُمُ الصُّلحَ على الحرب ولو كرِهتهُ
 العُقول والنُّفوس:

فحقًا هو الإسلام، دينُ السَّلام، سلامٌ في حربِهِ فضلاً عن سِلمهِ، سلامٌ لأهله، وسلامٌ

على خصمِهِ إلا مَن أبى واستكبر، فحارَبَ ومكر، قال اللهُ الملكُ الحقُّ: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اللهُ الملكُ الحقُّ: ﴿ وَأَعِدُواْ لَهُم مَّا اللهُ عَمْ وَمِن رِّبَاطِ ٱلْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَ اللّهِ وَعَدُوَّكُمْ وَءَاخِرِينَ مِن دُونِهِمْ لَا نَعْلَمُونَهُمُ اللّهُ يَعْلَمُهُمْ ﴾ (سورة الأنفال: ٦٠).

فأَمَر اللهُ بالعُدَّة، وجعل إعدادَها فيصلاً بين المؤمنين والمُنافقين، فقال سُبحانَهُ: ﴿ وَلَوْ المُؤمنين وَالمُنافقين، فقال سُبحانَهُ: ﴿ وَلَوْ كَارُونُ كَارُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَاثَهُمُ فَتَبَعَلَهُمُ وَقِيلَ القَعْدُوا مَعَ اللّهُ الْقِعدِينَ ﴾ (سورة التوبة: ٢٤).

ومع ذلك وبعد إعدادِها فلم يقُلِ اللهُ، فاقتلوهم، أو نكّلوا بهم! كلا، وإنّما قال: ﴿ وَإِن جَنَحُوا لِلسّلِم فَاجْنَحُ لَمَا وَتَوكّلُ عَلَى ٱللّهِ إِنّهُ، هُو ٱلسّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ (سورة الأنفال: ٦١).

فه و منه جُّ ربَّاني في الجُنوح للسلم ونبذ الحرب، الذي لم يكن يوماً من مقصود الإسلام، فقد أُريد بإعداد العُدَّة وفي هذا الموضِع إخافة المُجرمين ليؤمَن شرُهم، ولو جَنَحوا للسَّلم فليجنعُ لها المُسلِمون.

بل ويُعلِّمُ اللهُ نبيَّهُ، بأنَّ المحاربينَ لو أرادوا الخِداعَ بِهذا السِّلم، فليُجِبْهُمُ المُسلِمون، والله



يتولَّىٰ تدبيرَ أمرِهم، قال تعالىٰ: ﴿ وَإِن يُرِيدُوَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ ال

\* \* \* \*

٣- النبي أشـجع الناس، وأكثرُ النَّاس أذى في الله ومع ذلك فلم يقتل أحداً:

روى البُخاريُّ (٣٠٤٠) عَنْ أَنَسٍ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَحْسَنَ النَّاسِ، وَأَجْوَدَ النَّاسِ، وَأَجْوَدَ النَّاسِ، وَأَشْجَعَ النَّاسِ، قَالَ: وَقَدْ فَنِعَ أَهْلُ النَّاسِ، قَالَ: وَقَدْ فَنِعَ أَهْلُ المَدِينَةِ لَيْلَةً سَمِعُوا صَوْتًا، قَالَ: فَتَلَقَّاهُمُ النَّبِيُّ المَدِينَةِ لَيْلَةً سَمِعُوا صَوْتًا، قَالَ: فَتَلَقَّاهُمُ النَّبِيُّ عَلَىٰ فَرَسٍ لِأَبِي طَلْحَةَ عُرْيٍ، وَهُو مُتَقَلِّدُ سَيْفَهُ، فَقَالَ: لَمْ تُرَاعُوا، لَمْ تُرَاعُوا، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْكِيَّ: وَجَدْتُهُ بَحْرًا. يَعْنِي الفَرَسَ».

وروى أحمدُ في مُسندِهِ (١٣٤٧) عَنْ عَلِيٍّ قَالَ: «كُنَّا إِذَا احْمَرَّ الْبَأْسُ، وَلَقِيَ الْقَوْمُ اللهِ عَلَيْهُ فَمَا يَكُونُ مِنَّا أَحَدُّ أَدْنَىٰ مِنَ القَوْمِ مِنْهُ » (١٠).

وعند أحمد (٢٥٤) (٢) بلف ظِ: «لَقَدْ رَأَيْتُنَا يَوْمَ بَدْرٍ وَنَحْنُ نَلُوذُ بِرَسُولِ اللهِ ﷺ، وَهُوَ أَقْرَبُنَا إِلَىٰ الْعَدُوِّ، وَكَانَ مِنْ أَشَدِّ النَّاسِ يَوْمَئِذٍ بَأْسًا».

## ولقد أُوذي النبيُّ عِيليةٍ في الله كثيراً:

روى أحمدُ (٥٥ مَدَّنَا عَفَّانُ حَدَّثَنَا عَفَّانُ حَدَّثَنَا عَفَّانُ حَدَّثَنَا عَفَّانُ حَدَّثَنَا عَفَّانُ حَدَّثَنَا عَفَّانُ حَدَّثَنَا عَفَالُ: أَخْبَرَنَا ثَابِتٌ، عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ : «لَقَدْ أُخِفْتُ فِي اللهِ وَمَا يُؤْذَى وَمَا يَخَافُ أَحَدٌ، وَلَقَدْ أُوذِيتُ فِي اللهِ وَمَا يُؤْذَى وَمَا يُؤْذَى أَحَدٌ، وَلَقَدْ أُوذِيتُ فِي اللهِ وَمَا يُؤْذَى أَحَدٌ، وَلَقَدْ أُودِيتُ فِي اللهِ وَمَا يُؤْذَى أَحَدٌ، وَلَقَدْ أَتَتْ عَلَيَ ثَلاَثُونَ مِنْ بَيْنِ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ، وَمَا لِي وَلا لِبِلالٍ طَعَامٌ يَأْكُلُهُ ذُو كَبِدٍ إِلّا شَيْءٌ يُوارِيهِ إِبطُ بِلَالٍ "").

قلت: وهذا من عجيبِ الأمر، فكُلُّ هذا الأذى في الله: ضربٌ وسبُّ وسُخريَّةٌ وإبرامُ قتل، وإخرجٌ له من بلدته التي هي أحبُّ الأرضِ إلى الله، ثم قتلُ لأصحابه في الحُروب، بعدما حاربوه، ومن قبلُ إخراجٌ لهم كما أخرجوه، وسبُّوه وآذوه بكلِّ أذى، وبالإفك رمَوه، ثم

<sup>(</sup>١) ورواهُ ابنُ الجعد في مُسنده (٢٥٦١) والنسائيُّ في الكُبريٰ (٨٥٨٥).

<sup>(</sup>٢) وابن أبي شيبةَ في مُصنَّفِهِ (٣٢٦١٤).

<sup>(</sup>٣) وافق عَفَّانَ على روايته: "وَلَقَدْ أَتَتْ عَلَيَّ ثَلاَتُونَ مِنْ بَيْنِ يَـوْمٍ وَلَيْلَةٍ" عَبْدُ الصَّمَدِ عند أحمدَ (١٢٢١٣) ومُحَمَّدُ بْنُ الْفَضْلِ فِي المنتخب من مسند عبد بن حميد (١٣١٧) ومُدَبَّةُ بْنُ خَالِدِ فِي مُسند البزار (٣٠٠٥) ومُحَمَّدُ بْنُ كَثِيرِ الْعَبْدِيُّ فِي شُعب الإيمان للمنتخب من مسند عبد بن حميد (١٣١٧) ومُدْبَةُ بْنُ خَالِدِ فِي مُسند البزار (٢٤٧٧) وابْنُ عَائِشَةَ محمد بن عبيد الله بن حفص في معجم للبيهقي (١٥١٦) ورَوْحُ بْنُ أَسْلَمَ أَبُو حَاتِمِ البَصْرِيُّ عند الترمذي (٢٤٧٢) وابْنُ عَائِشَةَ محمد بن عبيد الله بن حفص في معجم ابن الأعرابي (٣٥٧٥). وخالفَهم وكِيعٌ في روايتهِ عند أحمد (١٢٢١٢) وابنِ أبي شيبة في مُصنَفِهِ (٣١٧٠٤) فقال: "وَلَقَدْ أَتَتْ عَلَيً ثَلاَتَةٌ مِنْ بَيْنِ يَوْم وَلَيْلَةٍ".



لمَّا مَلَك وتسلَّط بالحقِّ عفا وتناسيٰ، وأسقطَ حُقوقًا هي أكثرُ من أنْ تُحصيٰ.

ثم إنَّ العَجَبَ كُلَّ العَجبِ ليس من رحمة نبيِّ الله عَلَيْ ، فالقومُ أهلُهُ ورحِمُهُ ، ولكنَّ العَجب من رحمة الله تبارك وتعالى ، فيكفرون به وبنعمته يجحدون ، وعن عبادته يستكبرون ، ولعباده الصَّالحين يُقتِّلون ، ثم يقول سُبحانَهُ وتعالى لنبيِّه عَيْنَ : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ وتعالى لنبيِّه عَيْنَ : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ (سورة آل عمران: ١٢٨)؟!.

ويؤيد هذا وهو أنَّ النبيَّ عَلَيْ لَهُ لَم يقتل أحداً، ولا يُريد قتل أحدٍ لكونه كما قال الحقُّ تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعُنكِمِينَ ﴾ (سورة الأنبياء: ٧٠٧).

وبيانُهُ فيما رواهُ البُخاريُّ (٣٢٣١) ومسلمٌ (١٧٩٥) من حديثِ عَائِشَة: «أَنَّهَا قَالَتْ لِلنَّبِيِّ اللَّهِيِّ: هَلْ أَتَىٰ عَلَيْكَ يَوْمٌ كَانَ أَشَدَّ مِنْ يَوْمٍ أُحُدٍ؟ وَكَانَ أَشَدَ مِنْ يَوْمٍ أُحُدٍ؟ وَكَانَ أَشَدَّ مِنْ يَوْمٍ أُحُدٍ؟ وَكَانَ أَشَدَّ مِنْ يَوْمِ أُحُدٍ؟ وَكَانَ أَشَدَّ مَنْ يَوْمِ أَحُدٍ؟ مَا لَقِيتُ، وَكَانَ أَشَدَّ مَا لَقِيتُ، وَكَانَ أَشَدَ مَا لَقِيتُ مِنْهُمْ مَعْ مَلَىٰ مُعْمُومٌ عَلَىٰ وَجُبْنِي إِلَىٰ مَا أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مِهُمُومٌ عَلَىٰ وَجُهِي، فَلَمْ أُومُ عَلَىٰ وَجُهِي، فَلَمْ أَرَدْتُ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا بِقَرْنِ الثَّعَالِبِ فَرَفَعْتُ رَأْسِي، فَلَمْ يَوْمُ عَلَىٰ وَجُهِي، فَلَمْ فَا إِذَا فِيهَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَظَلَّنْنِي، فَنَظَرْتُ فَإِذَا فِيهَا

جِبْرِيلُ، فَنَادَانِي فَقَالَ: إِنَّ اللهَ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قَوْمِكَ لَكَ، وَمَا رَدُّوا عَلَيْكَ، وَقَدْ بَعَثَ إِلَيْكَ مَلَكَ الْجِبَالِ لِتَأْمُرَهُ بِمَا شِئْتَ فِيهِمْ، فَنَادَانِي مَلَكُ الْجِبَالِ فَسَلَّمَ عَلَيَّ، ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، مَلَكُ الْجِبَالِ فَسَلَّمَ عَلَيَّ، ثُمَّ قَالَ: يَا مُحَمَّدُ، فَقَالَ، ذَلِكَ فِيمَا شِئْتَ، إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمُ لَقَالَ، ذَلِكَ فِيمَا شِئْتَ، إِنْ شِئْتَ أَنْ أُطْبِقَ عَلَيْهِمُ اللهَ وَحْدَهُ، لأَيْشِي عَلَيْهِمُ اللهُ مِنْ أَصْلاَبِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ الله وَحْدَهُ، لأَيْشُرِكُ الله وَحْدَهُ، لأَيْشُرِكُ الله وَحْدَهُ، لأَيْشُرِكُ بِهِ شَيْئًا».

\* \* \* \*

## ٤ - حفظُ وتعظيمُ العُهودِ في الحرب:

وفي بيانِ هذا أقول: معلومٌ أنَّ نُصرة المسلم من أعظم الواجبات، ولكنها تُترك حالَ الاستنصار على مُعاهَدٍ، وكما قال الحقُّ تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمَ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِن وَلَيَتِهِم مِن شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِنِ السَّنَصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فِعَلَيْ مَن فَكَيْحَهُمُ النَّصَرُ إِلَّا عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَقُ وَاللَّهُ بِمَا نَعْمَاوُنَ بَصِيرٌ ﴾ (سورة الأنفال: ٧٢).

بل ويُترك المُنافِقُ الذي يكيدُ للإسلامِ لوِ استجار بكافرٍ مُعاهَدٍ:

وبيانُهُ في قول الله سُبحانَهُ: ﴿ وَدُواْ لَوَ تَكَفُرُونَ كَمُ اللهِ سُبحانَهُ: ﴿ وَدُواْ لَوَ تَكَفُرُونَ كَمَا كَفَرُواْ فِنَكُونُونَ سَوَآءً فَلَا نَتَّخِذُواْ مِنْهُمُ أَوْلِيَآءَ



حَتَّى يُهَاجِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّوَاْ فَخُذُوهُمْ وَأَقَّا لَكُوهُمْ وَأَقْتُ لُوهُمْ وَأَقْتُ لُوهُمْ وَلَا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ وَلَا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ وَلِا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ وَلِا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ وَلِا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴾ (النساء: ٨٩).

فهنا إطلاقٌ ليد المُسلمين في المُنافقين المُنافقين المُحاربين، ولكنَّها قُيِّدت بقيدِها، فقال الله تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُم مِيتَثَقُ ﴾ (سورة النساء: ٩٠).

وكذا فإذا عُقِدتِ العُهود، فلا تُنقَضُ إلا بإعلامِ المُتعاهدينَ:

نعم هو كذلك، ولو كانوا مِمَّن يُظنُّ غدرُهم:

قَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَإِمَّا تَغَافَنَ مِن قَوْمٍ خِيانَةً فَانَبُدُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْخَابِينَ ﴾ فَانَبُذُ إِلَيْهِمْ عَلَىٰ سَوَآءٍ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْخَابِينَ ﴾ (سورة الأنفال: ٥٨).

أجمـلُ خمـسِ قِصَصٍ في حِفـظ العهود مع الكافرين:

الأولىٰ: (مُعاهَدَةُ حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ وأبيه كُفَّارَ قُرَيشِ)

روىٰ مسلمٌ (١٧٨٧) عن حُذَيْفَةَ بْنِ الْيَمَانِ،

قَالَ: «مَا مَنَعَنِي أَنْ أَشْهَدَ بَدْرًا إِلَّا أَنِّي خَرَجْتُ أَنَا وَأَبِي حُسَيْلٌ، قَالَ: فَأَخَذَنَا كُفَّارُ قُرَيْشٍ، أَنَا وَأَبِي حُسَيْلٌ، قَالَ: فَأَخَذَنَا كُفَّارُ قُرَيْشٍ، قَالُوا: إِنَّكُمْ تُرِيدُونَ مُحَمَّدًا، فَقُلْنَا: مَا نُرِيدُهُ، مَا نُرِيدُ إِلَّا الْمَدِينَة، فَأَخَذُوا مِنَّا عَهْدَ اللهِ وَمِيثَاقَهُ لَنَنْصَرِفَ نَ إِلَى الْمَدِينَة، وَلا نُقَاتِلُ مَعَهُ، فَأَتَيْنَا رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ، فَأَخْبَرْ نَاهُ الْخَبَر، فَقَالَ: انْصَرِفَا، رَسُولَ اللهِ عَهْدِهِمْ، وَنَسْتَعِينُ الله عَلَيْهِمْ».

\* \* \* \*

الثانية: (عبـدٌ يُجير على المُسـلمين بعد أنْ كادوا يظفرون بالغنائم والسَّبي نصراً وفتحاً)

روى ابن أبي شيبة في مُصنَّفِهِ (٣٣٣٩٣) حَدَّثَنَا عَبْدُالرَّحِيمِ بْنُ سُلَيْمَانَ، عَنْ عَاصِمِ الْأَحْوَلِ، عَنْ فُضَيْلِ بْنِ زَيْدِ الرَّقَاشِيِّ، وَقَدْ كَانَ غَزَا عَلَىٰ عَهْدِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ سَبْعَ غَزَواتٍ غَزَا عَلَىٰ عَهْدِ عُمَرَ بَيْ الْخَطَّابِ سَبْعَ غَزَواتٍ قَالَ: «بَعَثَ عُمَرُ جَيْشًا فَكُنْتُ فِي ذَلِكَ الْجَيْشِ، فَعَاصَرْنَا أَهْلَ سِيرَافَ [وبروايةٍ: «شَهْدَتْ قَرْيَةٌ فَحَاصَرْنَا أَهْلَ سِيرَافَ [وبروايةٍ: «شَهْدَتْ قَرْيَةٌ شَعْرًا»] (ا) فَلَمَّا رَأَيْنَا أَنَّا سَنَفْتَحُهَا مِنْ يَوْمِنَا فَلَانَا: نَرْجِعُ فَنُقِيلُ، ثُمَّ نَخْرُجُ فَنَفْتَحُهَا مِنْ يَوْمِنَا فَلَاكَ أَنْ تَرْجِعُ فَنُقِيلُ، ثُمَّ نَخْرُجُ فَنَفْتَحُهَا، فَلَانَا: نَرْجِعُ فَنُقِيلُ، ثُمَّ نَخْرُجُ فَنَفْتَحُهَا مِنْ يَوْمِنَا فَلَانَا: نَرْجِعُ فَنُقِيلُ، ثُمَّ نَخْرُجُ فَنَفْتَحُهَا، فَلَانَا: نَرْجِعُ فَنُقِيلُ، ثُمَّ مَنْ عَبِيدِ الْمُسْلِمِينَ فَرَاطَنُوهُ وَالْفَنُوهُ ] فَكَتَبَ لَهُمْ فَرَاطَنُوهُ أَوْلَاكُ وَالْمَنْوَهُ ] فَكَتَبَ لَهُمْ فَرَاطَنُوهُ أَلَانَا قَنْ اللّهُ مَنْ عَبِيدِ الْمُسْلِمِينَ فَرَاطَنُوهُ أَوْلِكُ أَلَاكُمُنُوهُ وَالْمَنْوَهُ وَالْمَنُوهُ وَالْمَنْوَةُ وَلَاكُ اللّهَ الْمَالُوهُ وَالْمَنْوَةُ وَلَى الْمُنْوَةُ وَلَالْمَالُوهُ وَالْمَنْوَةُ وَلَالْمَنُوهُ وَالْمَنْوَةُ وَلَالْمُ وَلَالْمُنُوهُ وَلَالْمُ وَلَالَاكُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُنُوهُ وَلَالْكُولُولُ وَلَالْمُ وَلَوْلَالُولُ وَلَالْمَالُولُولِهِ الْمُلْولُولُ وَلَالْمَالُولُ وَلَالْمُ الْمُنُولُولُ وَلَالْمُ لَالِهُ وَلَالْمُ لَالَالْمُ الْمُلْولُولُ الْمَنْ وَلَالْمُنُولُولُ الْمُنْولُولُ الْمُنْولُولُ الْمُ الْفُلُولُ الْمُنْولُولُ الْمُنْولُولُ الْمُنُولُولُ الْمُلْفِي الْمُنُولُولُ الْمُنْ وَلَالْمُنُولُ وَلَالْمُنُولُولُ الْمُنْ وَلَالَالِهُ الْمُنْ وَلَالَالُولُ الْمُنْ وَلِي الْمُنْ وَلَالْمُلُولُ الْمُعُولُ الْمُعْلِيلُ الْمُنْ وَلَالْمُ لَالِهُ الْمُنْ وَلَالْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُنْ وَلَالْمُ الْمُلْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُلْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُنْ وَلَالْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُنْعُلُولُ الْمُؤْلِلْمُ الْمُلْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعُلِلَ

<sup>(</sup>١) عبدالرزاق في مُصنَّفِهِ (٩٤٣٦) عن معمرٍ عن عاصمٍ به، ورجالُهُ ثِقاتٌ، والزيادات كُلُّها لعبدالرزَّاق.



كِتَابًا فِي صَحِيفَةٍ [ «أَمَانًا »] ثُمَّ شَدَّهُ فِي سَهُمٍ فَرَجُوا، فَلَمَّا رَجَعْنَا مِنَ الْعَشِيِّ وَجَدْنَاهُمْ قَدْ خَرَجُوا، فَلَمَّا رَجَعْنَا مِنَ الْعَشِيِّ وَجَدْنَاهُمْ قَدْ خَرَجُوا [ «فِي ثِيَابِهِمْ ، وَوَضَعُوا أَسْلِحَتَهُمْ »] قُلْنَا لَهُمْ: مَا لَكُمْ ؟ قَالَ: أَمَّنْتُمُونَا. قُلْنَا: [ «وَأَخَرَجُوا إِلَيْنَا السَّهْمَ فِيهِ كِتَابُ قُلْنَا »] إِنَّمَا الَّذِي أَمَّنَكُمْ عَبْدٌ لَا يَقْدِرُ مَا نَعْرِفُ عَبْدٌ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ! فَارْجِعُوا حَتَّىٰ نَكْتُبَ إِلَىٰ عُمَرَ بْنِ عَلَىٰ شَيْءٍ! فَارْجِعُوا حَتَّىٰ نَكْتُبَ إِلَىٰ عُمَرَ بْنِ مَا نَحْنُ بِرَاجِعِينَ ، إِنْ شِئْتُمْ فَاقْتُلُونَا! وَإِنْ شِئْتُمْ فَاقْتُلُونَا فَالَا وَإِنْ شِئْتُمْ فَاقْتُلُونَا! وَإِنْ شِئْتُمْ فَاقْتُلُونَا! وَإِنْ شِئْتُمْ فَاقْتُلُونَا! وَإِنْ شِئْتُمْ فَاقَتُلُونَا اللَّهُمْ فَالْوَنَا أَشْرَونَ فَيَ اللَّهُ فَي وَيَعْمِونَ مَنَ الْمُسْلِومِينَ ، فِكَتَبُ عُمَرُ اللَّهُ مَا أَمْنَ وَقَالَنَا مَا كُنَّا أَشْرَوهُمْ مُ »] ».

قلت: وهذا إسناذٌ صحيحٌ، والفضيلُ هذا قال عنه ابنُ معين: (صدوقٌ، بصريٌّ ثقة)(١).

وهذا الحديثُ فيه إجازةُ الأمير لجِوار العامَّة، بل والعبيد! فكيف لايُحفظُ جِوارُ الدَّولة كُلِّها وبسلطانها ووليِّ أمرِها؟!.

\*\*\*

الثَّالِثَةُ: (رُجوعُ معاوية لكونه شـدَّ عُقدَةَ الحرب قبل انقضاء العهد)

روى أبو داود الطيالسي (١٢٥١) (٢) عَنْ أَبِي الْفَيْضِ الشَّامِيِّ، قَالَ: سَمِعْتُ سُلَيْمَ بْنَ عَامِرٍ، يَقُولُ: «كَانَ بَيْنَ مُعَاوِيةَ وَبَيْنَ الرُّومِ عَهْدٌ فَكَانَ يَسِيرُ فِي بِلَادِهِمْ [«كَيْ يَنْفَضُّ وا فَيُغِيرَ عَلَيْهِمْ»] (٣) حَتَّى إِذَا انْقَضَىٰ الْعَهْدُ أَغَارَ عَلَيْهِمْ! وَلَا حمد (١٧٠١): «فَأَرَادَ أَنْ يَدْنُ وَ مِنْهُمْ، فَاإِذَا انْقَضَىٰ الْعَهْدُ أَغَارَ عَلَيْهِمْ! وَلاَحمد (١٧٠١): «فَأَرَادَ أَنْ يَدْنُ وَ مِنْهُمْ، فَاإِذَا انْقَضَىٰ الْعَهْدُ أَغَارَ عَلَيْهِمْ! وَلاَحمد (١٧٠١): «فَأَرَادَ أَنْ يَدْنُ وَ مِنْهُمْ، فَاإِذَا انْقَضَىٰ الْاللهُ أَكْبُرُ! وَفَاءٌ لَا فَا إِذَا هُو عَمْرُو بْنُ عَبَسَةَ السَّلَمِيُّ، فَقَالَ لَهُ مُعَاوِيَةُ: مَا تَقُولُ؟ فَقَالَ عَمْرُو: سَمِعْتُ عَدْرٌ مَرَّ تَيْنِ! وَإِذَا هُو عَمْرُو بْنُ عَبَسَةَ السَّلَمِيُّ، رَسُولَ اللهُ عَالَيْ يَقُولُ؟ فَقَالَ عَمْرُو: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ يَقُولُ: مَنْ كَانَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ قَوْمٍ عَهْدُ فَلَا يَشُدُهُا حَتَّىٰ يَمُولِيَةً عَلَىٰ مَوْءِ مَعُويَةً وَلَا يَشُدَهَا حَتَّىٰ يَمْضِيَ مَعْدُ عَلَىٰ مَوَاءٍ، فَرَجَعَ مُعَاوِيَةُ بِالنَّاسِ».

\*\*\*

الرَّابِعَةُ: (كلمةُ الأمانِ إذا أعطاها مسلمٌ ولو حيلةً لزمتِ المُسلمين كُلَّهم وَفاءً)

روى ابنُ أبي شيبةَ في مُصنَّفِهِ (٣٣٤٠١)

<sup>(</sup>١) الجرح والتعديل (٤١٢).

<sup>(</sup>٢) ورواه أبو داود السِّجستانيُّ في سننه (٢٧٥).

<sup>(</sup>٣) مُصنَّف ابن أبي شيبة (٣٣٤٠٨).



حَدَّثَنَا رَيْحَانُ بْنُ سَعِيدٍ، قَالَ: حَدَّثَنِي مَرْزُوقُ بِنُ عَمْرٍو، قَالَ: حَدَّثَنِي أَبُو فَرْقَدٍ، قَالَ: (كُنَّا مَعَ أَبِي مُوسَىٰ يَوْمَ فَتَحْنَا سُوقَ الْأَهْوَانِ، فَسَعَىٰ رَجُلَّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، وَسَعَىٰ رَجُلَانِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، وَسَعَىٰ رَجُلَانِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، وَسَعَىٰ رَجُلَانِ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، وَسَعَىٰ رَجُلَانِ مِنَ الْمُشْلِكِينَ خَلْفَهُ، قَالَ: فَبَيْنَا هُوَ يَسْعَىٰ وَيَسْعَيَانِ إِذْ قَالَ لَهُ أَحَدُهُمَا: مِتْرَسُ، فَقَامَ الرَّجُلُ فَأَخَذَاهُ، فَجَاءَ بِهِ أَبَا مُوسَىٰ وَأَبُو مُوسَىٰ يَضْرِبُ أَعْنَاقَ الْأَسَارَىٰ حَتَّىٰ انْتَهَىٰ الْأَمْرُ إِلَىٰ الرَّجُلِ فَقَالَ الْأَمْرُ إِلَىٰ الرَّجُلِ، فَقَالَ الْأَسَارَىٰ حَتَّىٰ انْتَهَىٰ الْأَمْرُ إِلَىٰ الرَّجُلِ، فَقَالَ الْأَسَارَىٰ حَتَّىٰ انْتَهَىٰ الْأَمْرُ إِلَىٰ الرَّجُلِ، فَقَالَ أَبُو مُوسَىٰ: وَكَيْفَ جُعِلَ لَهُ الْأَمْانُ؟ قَالَ الْأَمْلُ الْمَانُ ؟ قَالَ: إِنَّهُ كَانَ يَسْعَىٰ ذَاهِبًا فِي الْأَرْضِ فَقُلْتُ لَهُ مِتْرَسُ. فَقَالَ يَشِعَىٰ ذَاهِبًا فِي الْأَرْضِ فَقُلْتُ لَهُ مُرْسُرُ وَلَا اللَّهُ مُوسَىٰ قَالَ: لَا تَحْفَقُ قَالَ: هَذَا أَمَانُ ! خَلَيًا سَبِيلَهُ وَقَالَ: فَخَلَيَا سَبِيلَ الرَّجُل الرَّجُل (الرَّ جُل الرَّ جُل الرَّ جُل الرَّ جُل اللَّهُ اللَّهُ الْمَانُ ! خَلَيًا سَبِيلَهُ وَقَالَ: فَخَلَيَا سَبِيلَ الرَّجُل (الرَّ جُل الرَّجُل (ال).

\* \* \* \*

# الخامسةُ: قصَّةُ الْهُرْمُزَانِ مع عمر:

فكلمةُ الأمان تلزمُ المُسلمين ولو خرجت

#### عفواً أو عن غيرِ قصدٍ:

روى ابنُ أبي شيبةَ في مُصنَّفِهِ (٣٣٤٠٢): حَدَّثَنَا مَرْوَانُ بْنُ مُعَاوِيَةَ، عَـنْ حُمَيْدٍ، عَنْ أَنس قَالَ: «حَاصَرْنَا تُسْتَرَ فَنَزَلَ الْهُرْ مُزَانُ عَلَىٰ حُكْم عُمَرَ، فَبَعَثَ بِهِ أَبُو مُوسَىٰ مَعِي فَلَمَّا قَدِمْنَا عَلَىٰ عُمَرَ سَكَتَ الْهُرْمُزَانُ فَلَمْ يَتَكَلَّمْ فَقَالَ عُمَرُ: تَكَلَّمْ فَقَالَ: كَلَامُ حَيِّ أَوْ كَلَامُ مَيِّتِ؟ قَالَ: فَتَكَلَّمْ فَلَا بَأْسَ! فَقَالَ: إِنَّا وَإِيَّاكُمْ مَعْشَرَ الْعَرَب مَا خَلَّىٰ اللهُ بَيْنَا وَبَيْنكُمْ، كُنَّا نَقْتُلُكُمْ وَنُقْصِيكُمْ، فَإِذَا كَانَ اللهُ مَعَكُمْ لَمْ يَكُنْ لَنَا بِكُمْ يَدَانِ! قَالَ: فَقَالَ عُمَرُ: مَا تَقُولُ يَا أَنَسُ؟ قَالَ: قُلْتُ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ، تَرَكْتُ خَلْفِي شَوْكَةً شَدِيدَةً وَعَدَدًا كَثِيرًا، إِنْ قَتَلْتُهُ أَيسَ الْقَوْمُ مِنَ الْحَيَاةِ، وَكَانَ أَشَدَّ لِشَوْكَتِهمْ، وَإِنْ اسْتَحْيَيْتُهُ طَمِعَ الْقَوْمُ فَقَالَ: يَا أَنسُ: أَسْتَحْيى قَاتِلَ الْبَرَاءِ بْن مَالِكٍ وَمَجْزَأَةِ بْن ثَوْر فَلَمَّا خَشِيتُ أَنْ يَبْسُطَ عَلَيْهِ، قُلْتُ لَهُ، لَيْسَ لَكَ إِلَىٰ قَتْلِهِ سَبِيلٌ، فَقَالَ عُمَرُ: لِمَ؟ أَعْطَاكَ؟ أَصَبْتَ مِنْهُ؟! قُلْتُ: مَا فَعَلْتُ وَلَكِنَّكَ قُلْتَ

<sup>(</sup>١) وريحانُ صدوقٌ، وشيخُهُ مرزوقٌ ذكرهُ البُخاريُّ في الكبير (١٦٦٦) وابنُ أبي حاتم في الجرح والتعديل (١٢١١) ولم يذكرا فيه جرحاً ولا تعديلاً، لكنَّ البُخاريَّ ذكر أنَّهُ جدُّ ريحانَ بنِ سعيدٍ، وعلىٰ هذا فهو بصيرٌ برواية جدَّو، وذكر ابنُ أبي حاتم مرزوقاً هذا في الجرح والتعديل (٢٠٩٩) ولم يذكر فيه جرحاً وتعديلاً. وكذا فروايةُ ريحان عن جدَّه عن أبي فرقد عن أبي موسىٰ هي سِلسلةٌ روئ بها ابنُ أبي شيبةَ أحاديثَ في مُصنَفِّهِ.

وأمًا أبو فرقد فقد ترجمه ابن أبي حاتم في الجرح والتعديل (٢٠٩٩) وقال: (رأى أبا موسى، روى عنه مرزوق بن عمرو. سمعت أبي يقول ذلك) انتهى. وفي الإصابة في تمييز الصحابة (١٠٤٠١) قال الحافظُ: (له إدراك، وشهد فتح الأهواز سنة ثمان عشرة) انتهل.



لَهُ: تَكَلَّمْ فَلَا بَأْسَ! فَقَالَ: لَتَجِيئَنَّ بِمَنْ يَشْهَدُ مَعَكَ، أَوْ لَأَبْدَأَنَّ بِعُقُوبَتِكَ! قَالَ: فَخَرَجْتُ مِنْ مَعَكَ، أَوْ لَأَبْدَأَنَّ بِعُقُوبَتِكَ! قَالَ: فَخَرَجْتُ مِنْ عِنْدِهِ فَإِذَا بِالزُّبَيْرِ بْنِ الْعَوَّامِ قَدْ حَفِظَ مَا حَفِظْتُ، فَشَهِدَ عِنْدَهُ فَتَرَكَهُ، وَأَسْلَمَ الْهُرْمُ زَانُ وَفُرِضَ فَشَهِدَ عِنْدَهُ فَتَرَكَهُ، وَأَسْلَمَ الْهُرْمُ زَانُ وَفُرِضَ لَهُ.

قلت: وهذا إسنادٌ قويٌّ لولا ما يُقال في عنعنة حُميد! وقولُ الْهُرْمُزَانِ: «إنَّا وَإِيَّاكُمْ مَعْشَرَ الْعَرَبِ مَا خَلَّىٰ اللهُ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ، كُنَّا نَقْتُلُكُمْ وَنُقْصِيكُمْ، فَإِذَا كَانَ اللهُ مَعَكُمْ لَمْ يَكُنْ لَنَا بِكُمْ يَدَانِ!».

وهذا من عجيبِ الأمر في حال المُسلمين، وهو بيانٌ مِمَّن كان كافراً وعارِفاً بالمُسلمين أكثرَ مِمَّا يعرفون عن أنفسهم، فهم منصورون ما كان اللهُ معهم، ولا يكون اللهُ معهم إلا بنُصرتِهِ والقيام بأمرِه، وإلَّا تركهم سُبحانَهُ وتعالىٰ!.

\* \* \* \*

# ٥ - يدفع القتالَ بالنُّصح والبيان:

روىٰ عَبْدُالرَّزَّاقِ<sup>(۱)</sup> فِي مُصنَّفِهِ (٩٧٣٣) عَنْ رَجُلٍ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ عَلِيْكَ ِ: «أَنَّ كُفَّارَ قُرَيْشٍ كَتَبُوا إِلَىٰ عَبْدِاللهِ بْنِ أُبَيِّ ابْنِ السَّلُولِ، وَمَنْ كَانَ

يَعْبُدُ الْأَوْثَانَ مِنَ الْأَوْسِ وَالْخَزْرَجِ، وَرَسُولُ اللهِ عَلَيْ يَوْمَئِذِ بِالْمَدِينَةِ، قَبْلَ وَقْعَةِ بَدْرٍ يَقُولُونَ: اللهِ عَلَيْ يَوْمَئِذِ بِالْمَدِينَةِ، قَبْلَ وَقْعَةِ بَدْرٍ يَقُولُونَ: إِنَّكُمْ آوَيْتُمْ صَاحِبَنَا، ... وَإِنَّا نُقْسِمُ بِاللهِ لَتَقْتُلُنَّهُ، أَوْ لِنَسْتَعِنْ عَلَيْكُمُ الْعَرَبَ ... فَلَمَّا بَلَغَ ذَلِكَ ابْنَ أُبِيِّ وَمَنْ مَعَهُ مِنْ عَبْدَةِ الْأَوْثَانِ بَلَغَ ذَلِكَ ابْنَ أُبِيِّ وَمَنْ مَعَهُ مِنْ عَبْدَةِ الْأَوْثَانِ بَلَغَ ذَلِكَ النَّبِي عَلَيْ وَمَنْ مَعَهُ مِنْ عَبْدَةِ الْأَوْثَانِ بَلَغَ ذَلِكَ النَّبِي عَلَيْ وَمَنْ مَعَهُ مِنْ عَبْدَةِ الْأَوْثَانِ بَلَغَ ذَلِكَ النَّبِي عَلَيْ وَمَنْ مَعَهُ مِنْ عَبْدَةِ الْأَوْثَانِ بَلَغَ ذَلِكَ النَّبِي عَلَيْ وَمَنْ مَعَهُ مِنْ عَبْدَةِ الْمُعَالِغَ الْمَنَالِغَ النَّبِي عَلَيْ وَعَيدُ قُرَيْشٍ مِنْكُمُ الْمَبَالِغَ عَمَاعَةٍ، فَقَالَ: لَتَكِيدَكُمْ بِأَكْمُ مِنْ عَبْدُوا بِهِ لِتَكِيدَكُمْ بِأَكْثَرُ مِمَّا تُرِيدُونَ أَنْ تَقْتُلُوا أَبْنَاءَكُمْ لِلْعَالَا النَّبِي عَلَيْ اللهُ الْمَبَالِغَ عَلَى النَّبِي عَلَيْ اللهُ الْعَلَالُ وَتُولِدُ النَّيْ عَنْ النَبْعِي وَقَعَةً اللهُ النَّهُ اللهُ اللهُ

قُلتُ: فهنا النّبِيُّ عَلَيْهُ، لمّا عَلِم بجمعِهم وما تواطؤوا عليه، وما دبّروا من كيدٍ ليكيدوه، لم يُباغِتْهم ليقتُلَهم؟ كلا وإنّما ذكّرهم بالله، ودعاهم ليُعمِلوا العقلَ في أنفسِهم وذويهم، فكان له ما أراد عَلَيْه، من صدّهم عن قِتال المسلمين، وتفريقِ صفّهم لِئلّا يكونوا من المنافِقينَ أو المارِقين، والحمدُ لله ربّ العالمين.

\*\*\*

<sup>(</sup>١) ورواهُ أبو داود (٣٠٠٤) من طريقه بسندٍ صحيح.



٦ - يقبل السِّلمَ ولو كان ظاهِرُهُ حيلةً:

وهذا من أعجب الأمر، ولكنَّهُ حتُّ؟! وذلك لعظَم كلمة التَّوحيد:

روى البُخاريُّ (٢٦٩) ومسلمٌ (٩٦) من حديثِ أبي ظَبْيَانَ، قَالَ: سَمِعْتُ أُسَامَةَ بْنَ رَيْدٍ يَقُولُ: «بَعَثْنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ إِلَى الحُرَقَةِ، وَصَبَّحْنَا القَوْمَ فَهَزَ مْنَاهُمْ، وَلَحِقْتُ أَنَا وَرَجُلٌ فَصَبَّحْنَا القَوْمَ فَهَزَ مْنَاهُمْ، فَلَمَّا غَشِينَاهُ، قَالَ: لاَ مِنَ الأَنْصَارِ رَجُلًا مِنْهُمْ، فَلَمَّا غَشِينَاهُ، قَالَ: لاَ إِلَهَ إِلَّا اللهُ! فَكَفَّ الأَنْصَارِيُّ فَطَعَتْتُهُ بِرُمْحِي إِلَهَ إِلَّا اللهُ! فَكَفَّ الأَنْصَارِيُّ فَطَعَتْتُهُ بِرُمْحِي حَتَّى قَتَلْتُهُ، فَلَمَّا قَدِمْنَا بَلَغَ النَّبِيَّ عَلَيْهِ، فَقَالَ: يَا خَتَى قَتَلْتُهُ، فَلَمَّا قَدِمْنَا بَلَغَ النَّبِيَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: يَا كُن مُتَعَوِّذًا، فَمَا زَالَ يُكرِّرُهَا، حَتَّى تَمَنَّيْتُ أَنِّي كَانَ مُتَعَوِّذًا، فَمَا زَالَ يُكرِّرُهَا، حَتَّى تَمَنَيْتُ أَنِي كَلُ مُن أَمُن مُتَعَوِّذًا، فَمَا زَالَ يُكرِّرُهَا، حَتَّى تَمَنَيْتُ أَنِي

وفي رواية لمسلم (٩٧) من حديث صَفْوانَ ابْنِ مُحْرِزٍ عَن جُنْدَبِ بْنِ عَبْدِاللهِ الْبَجَلِيِّ: "إِنَّ رَسُولَ اللهِ الْبَجَلِيِّ: "إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَنْكَانَ رَجُلُ رَسُولَ اللهِ عَنْكَانَ رَجُلُ مَنْ الْمُسْلِمِينَ إِلَىٰ وَإِنَّهُمُ الْتَقَوْء، فَكَانَ رَجُلُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ إِذَا شَاءً أَنْ يَقْصِدَ إِلَىٰ رَجُلُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَإِنَّ رَجُل مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَإِنَّ رَجُلُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، وَإِنَّ رَجُل مِنَ الْمُسْلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَقَتَلَهُ، قَالَ: وَكُنَّا نُحَدَّثُ أَنَّهُ الْمُسْلِمِينَ قَصَدَ لَهُ فَلَتَهُ، قَالَ: وَكُنَّا نُحَدَّثُ أَنَّهُ أَسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ، فَلَمَّا رَفَعَ عَلَيْهِ السَّيْفَ قَالَ: لَا

إِلَى إِلَّا اللهُ فَقَتَلَهُ، فَجَاءَ الْبَشِيرُ إِلَىٰ النَّبِيِّ عَيَالَةٍ... فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَوْجَعَ فِي فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَوْجَعَ فِي الْمُسْلِمِينَ، وَقَتَلَ فُلَانًا وَفُلَانًا، وَسَمَّىٰ لَهُ نَفَرًا... فَجَعَلَ لَا يَزِيدُهُ عَلَىٰ أَنْ يَقُولَ: كَيْفَ تَصْنَعُ بِلَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ».

وأعجبُ من هذا ما رواهُ البُخاريُّ (٦٨٦٥) ومسلمٌ (٩٥) عن عُبَيْدِاللهِ بْنِ عَدِيٍّ عنِ المِقْدَادِ ابْنِ عَمْرِ و الكِنْدِيِّ (١٠: «أَنَّهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي كَمْرِ و الكِنْدِيِّ (١٠): «أَنَّهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، إِنِّي لَقِيتُ كَافِرًا فَاقْتَتَلْنَا، فَضَرَبَ يَدِي بِالسَّيْفِ فَقَطَعَهَا، ثُمَّ لأَذَ مِنِي بِشَجَرَةٍ، وَقَالَ: أَسْلَمْتُ لِللَّهِ، اقْتُلُهُ بُعْدَ أَنْ قَالَهَا؟ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْةِ: لَلهِ مَا تَقْتُلُهُ وَاللهِ عَلَيْةِ: لَا تَقْتُلُهُ وَاللهِ عَلَيْةِ: يَا رَسُولَ اللهِ، فَإِنَّهُ طَرَحَ إِحْدَىٰ لَا تَقْتُلُهُ وَاللهِ عَلَيْهُ لِمَنْ لِتِكَ قَبْلَ أَنْ تَقْتُلُهُ ؟ قَالَ: لا تَقْتُلُهُ وَاللهِ عَلْمَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

والذي يبدو أنّهما ما قالا كلمة التوحيد إلّا خوفًا من القتل، وهذا من عجيب دينِ الإسلام دين الرّحمة والسَّلام، فهُما مع الكافِرينَ خرجا، ولأرض الحرب انطلقا وتجهَّزا، ثم قتكلا وأفسَدا وصالا وجالا، فلما قُدِر عليهما قالا كلمة التوحيد! فَعُصِمَ دمُهُما، ولو حيلةً أو خديعةً، فظاهِرُ الأمر كما ظنَّ أُسامةُ، ولكنَّ

<sup>(</sup>١) قال الحافظُ ابنُ حجر (٦٨٦٥): (والمقداد بن عَمْرو هُوَ الْمَعْرُوف ابن الأَسْوَد) انتهيٰ.



النبيّ عَيَّا لَهُ لم يلتفِت لكُلِّ هذا ولم يُجبْ عنه، وإنَّما نظر لعظمة هذه الكلمة، فغلَّب الظاهِر على الباطن، مع غَلَبة الظنِّ أنَّهُما ما تشهدا إلا خوفاً من السيف، وكما قال أُسامَةُ: «وَإِنِّي حَمَلْتُ عَلَيْه، فَلَمَّا رَأَىٰ السَّيْفَ قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

\*\*\*

٧- إلقاءُ السَّلام يعصِمُ الدَّمَ:

روى البُخاريُّ (٥٩١) ومسلمٌ (٣٠٢٥) واللفظُ له من حديثِ عَطَاءٍ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: «لَقِي غَنَيْمَةٍ لَهُ اللّهِ عَنَاسٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ رَجُلًا فِي غُنَيْمَةٍ لَهُ الْقِي نَاسٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ رَجُلًا فِي غُنَيْمَةٍ لَهُ الْقَالَ: السَّلَامُ عَلَيْكُمْ، فَأَخَذُوهُ فَقَتَلُوهُ وَأَخَذُوا تَقُولُوا لِمَنَ الْغُنَيْمَةَ، فَنَزَلَتْ: ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنَ اللّهَيَ لَلْكَ الْغُنَيْمَةَ، فَنَزَلَتْ: ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنَ اللّهَ لَهُ السَّلَمَ اللّهَ اللّهَ اللّهَ مَنْ اللّهَ اللهَ عَبَّاسِ: ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنَ النّاءَ: ﴿ وَلَا نَقُولُوا لِمَنْ اللّهَ لَهُ السّاءَ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَبَّاسٍ: ﴿ وَلَا لَلْكَلّهُمْ ﴾ (سورة النساء: ﴿ وَلَا لَكُمْ اللّهُ لَكُمْ وَقُرَأُهُمَا ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ وَالسَّلَامَ ﴾ (هو وقرأها ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ وَالسَّلَوْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَهُ اللّهُ لَيْ عَبّاسٍ: ﴿ وَلَا لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَلْ عَبّاسٍ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَلّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ لَهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ ا

\*\*\*

٨- النبي عَلَيْهُ أول مَن يعفو عن دم أهلِهِ:

روى الإمامُ مسلمٌ في صحيحه (١٢١٨) حديث حَبِّ رسول الله عَيَالَةُ بأصحابه، من

حديثِ جَعْفَرِ بْنِ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيهِ عن جابرٍ، وفيه: "حَتَّىٰ أَتَىٰ عَرَفَة، فَوَجَدَ الْقُبَّة قَدْ ضُرِبَتْ لَهُ بِنَمِرَة، فَنَزَلَ بِهَا، حَتَّىٰ إِذَا زَاغَتِ الشَّمْسُ لَهُ بِنَمِرَة، فَنَزَلَ بِهَا، حَتَّىٰ إِذَا زَاغَتِ الشَّمْسُ الْهُ بِنَمِرَة، فَنَزَلَ بِهَا، حَتَّىٰ إِذَا زَاغَتِ الشَّمْسُ الْمَرَ بِالْقَصْوَاءِ، فَرُحِلَتْ لَهُ، فَأَتَىٰ بَطْنَ الْوَادِي، فَخَطَبَ النَّاسَ وَقَالَ: إِنَّ دِمَاءَكُمْ وَأَمُوالَكُمْ فَخَطَبَ النَّاسَ وَقَالَ: إِنَّ دِمَاءَكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا فِي شَهْرِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، فِي بَلَدِكُمْ هَذَا، أَلا كُلُّ شَيْءٍ مِنْ أَمْرِ الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ، وَدِمَاءُ الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعَ ، وَدِمَاءُ الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعَ ، وَدِمَاءُ الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعَ أَنْ وَرِبَا الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعَ ، وَأَوْلُ رَبِيعَة بْنِ الْحَارِثِ، كَانَ مُسْتَرْضِعًا فِي بَنِي سَعْدٍ رَبِيعَة بْنِ الْحَارِثِ، كَانَ مُسْتَرْضِعًا فِي بَنِي سَعْدٍ وَقَالَتُهُ هُذَيْلٌ، وَرِبَا الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعَ أَنْ وَرَبَا الْجَاهِلِيَّةِ مَوْضُوعٌ ، وَأَوَّلُ مَوْضُوعٌ عُلُدُهُ هُ وساق الحديثَ الطويلَ.

\*\*\*

٩ لطائِفُ من سِلم الإسلام في صُلحِ
 الحُدَيبيَّة:

وهذا تجلَّىٰ في بعض المواقف والوقائع التي وقَعت في تلك القضيَّةِ، منها:

الأولىٰ: إرشادٌ ونُصحُ ربّانيٌّ من أبي بكر:

فهاك رحِمَك اللهُ ما أرشد به خليفةُ المسلمين وأميرُ الأُمَّةِ بعد نبيِّها عِين اللهُ أبو بكر الصِّدِّيقُ حين



التقى الصَّفَّانِ، وحين جاء الفتحُ، وحين حان أجلُ استرداد الحُقوق، بردِّ المظالم للمظلومين الذين أُخرِجوا من ديارهم وأموالهم وأهليهم بغير حقِّ إلا أنْ قالوا ربُّنا الله:

روى البُّخاريُّ في صحيحه (١٧٨) من حديثِ المِسْورِ بْنِ مَخْرَمَةً وَمَرْوَانَ بْنِ الحَكَم، قَالاً: «خَرَجَ النَّبِيُّ عَيَّاتًا عَامَ الحُدَيْبِيّةِ فِي بضْعَ عَشْرَةَ مِائَةً مِنْ أَصْحَابِهِ، فَلَمَّا أَتَى ذَا الحُلَيْفَةِ، قَلَّدَ الْهَدْيَ وَأَشْعَرَهُ وَأَحْرَمَ مِنْهَا بِعُمْرَةٍ، وَبَعَثَ عَيْنًا لَهُ مِنْ خُزَاعَةَ، وَسَارَ النَّبِيُّ عَيَّكَ حَتَّىٰ كَانَ بغَدِيرِ الأَشْطَاطِ أَتَاهُ عَيْنُهُ، قَالَ: إِنَّ قُرَيْشًا جَمَعُوا لَكَ جُمُوعًا، وَقَدْ جَمَعُ وا لَكَ الأَحَابِيشَ، وَهُمْ مُقَاتِلُوكَ، وَصَادُّوكَ عَنِ البَيْتِ، وَمَانِعُوكَ، فَقَالَ: أَشِيرُوا أَيُّهَا النَّاسُ عَلَيَّ، أَتَرَوْنَ أَنْ أَمِيلَ إِلَىٰ عِيَالِهِمْ وَذَرَارِيِّ هَؤُلاَءِ الَّذِينَ يُريدُونَ أَنْ يَصُدُّونَا عَنِ البَيْتِ، فَإِنْ يَأْتُونَا كَانَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ قَطَعَ عَيْنًا مِنَ المُشْرِكِينَ، وَإِلَّا تَرَكْنَاهُمْ مَحْرُوبِينَ؟ قَالَ أَبُو بَكْر: يَا رَسُولَ اللهِ، خَرَجْتَ عَامِدًا لِهَذَا البَيْتِ، لا تُريدُ قَتْل أَحَدٍ، وَلا حَرْبَ أَحَدِ، فَتَوَجَّهُ لَهُ، فَمَنْ صَدَّنَا عَنْهُ قَاتَلْنَاهُ. قَالَ: امْضُوا عَلَىٰ اسْم اللهِ».

\* \* \* \*

الثَّانيَةُ: (حابِسُ الفيل يحبِسُ المسلمين عنِ الجتياحِ مكَّةً)

بوَّب البُخاريُّ (بَابُ الشُّرُوطِ فِي الجِهَادِ وَالمُصَالَحَةِ مَعَ أَهْلِ الحَرْبِ وَكِتَابَةِ الشُّرُوطِ):

ثم روى (٢٧٣١) من حديثِ معمرٍ عنِ الزُّهـريِّ عن عُـرْوَةَ بْنِ الزُّبَيْرِ عَنِ المِسْـوَرِ بْنِ مَخْرَمَةَ، وَمَرْوَانَ، وفيه: «وَسَارَ النَّبِيُّ عَلَيْكَ حَتَّىٰ إِذَا كَانَ بِالثَّنِيَّةِ الَّتِي يُهْبَطُ عَلَيْهِمْ مِنْهَا بَرَكَتْ بِهِ رَاحِلتُهُ، فَقَالَ النَّاسُ: حَلْ حَلْ! فَأَلَحَّتْ، فَقَالُوا: خَلاَّتِ القَصْوَاءُ، خَلاَّتِ القَصْوَاءُ، فَقَالَ النَّبِيُّ عَيَّا اللَّهِ عَلَيْهُ: مَا خَلاَّتِ القَصْوَاءُ، وَمَا ذَاكَ لَهَا بِخُلْقٍ، وَلَكِنْ حَبَسَهَا حَابِسُ الفِيل، ثُمَّ قَالَ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لاَ يَسْأَلُونِي خُطَّةً يُعَظِّمُونَ فِيهَا حُرُمَاتِ اللهِ إِلَّا أَعْطَيْتُهُمْ إِيَّاهَا، ثُمَّ زَجَرَهَا فَوَثَبَتْ، قَالَ: فَعَدَلَ عَنْهُمْ حَتَّىٰ نَزَلَ بأَقْصَىٰ الحُدَيْبِةِ عَلَىٰ ثَمَدٍ قَلِيلِ المَاءِ ... فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ إِذْ جَاءَ بُدَيْلُ بْنُ وَرْقَاءَ الخُزَاعِيُّ ... فَقَالَ: إِنِّي تَرَكْتُ كَعْبَ بْنَ لُـ وَيِّ ... وَهُـمْ مُقَاتِلُوكَ وَصَادُّوكَ عَنِ البَيْتِ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَّاكِيَّةٍ: إِنَّا لَمْ نَجِيعٌ لِقِتَالِ أَحَدٍ، وَلَكِنَّا جِئْنَا مُعْتَمِرينَ، وَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ نَهِكَتْهُمُ الحَرْبُ، وَأَضَرَّتْ بِهِمْ، فَإِنْ شَاءُوا مَادَدْتُهُمْ مُدَّةً، وَيُخَلُّوا بَيْنِي وَبَيْنَ النَّاسِ، فَإِنْ أَظْهَرْ: فَإِنْ شَاءُوا أَنْ يَدْخُلُوا فِيمَا دَخَلَ فِيهِ



النَّاسُ فَعَلُوا، وَإِلَّا فَقَدْ جَمُّوا، وَإِنْ هُمْ أَبُوا، فَوَالَّذِي نَفْسِى بِيَدِهِ لَأُقَاتِلَنَّهُمْ عَلَىٰ أَمْرِي هَذَا حَتَّىٰ تَنْفَرِدَ سَالِفَتِي، وَلَيُنْفِذَنَّ اللهُ أَمْرَهُ، فَقَالَ بُدَيْلُ: سَأَبَلِّغُهُمْ مَا تَقُولُ ... فَقَامَ عُرْوَةُ بْنُ مَسْعُودٍ ... قَالَ: فَإِنَّ هَذَا قَدْ عَرَضَ لَكُمْ خُطَّةَ رُشْدٍ، اقْبَلُوهَا وَدَعُونِي آتِيهِ ... فَقَالَ رَجُلُ مِنْ بَنِي كِنَانَةَ: دَعُونِي آتِيهِ، فَقَالُوا: اثْتِهِ، فَلَمَّا أَشْرَفَ عَلَىٰ النَّبِيِّ عَيَّكَ وَأَصْحَابِهِ، قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيْكَيُّةِ: هَذَا فُلاَنٌ، وَهُوَ مِنْ قَوْم يُعَظِّمُونَ البُدْنَ، فَابْعَثُوهَا لَهُ. فَبُعِثَتْ لَهُ، وَاسْتَقْبَلَهُ النَّاسُ يُلَبُّونَ، فَلَمَّا رَأَىٰ ذَلِكَ قَالَ: شُبْحَانَ اللهِ، مَا يَنْبُغِي لِهَ وَلاَءِ أَنْ يُصَدُّوا عَنِ البَيْتِ، فَلَمَّا رَجَعَ إِلَىٰ أَصْحَابِهِ، قَالَ: رَأَيْتُ البُدْنَ قَدْ قُلِّدَتْ وَأَشْعِرَتْ، فَمَا أَرَىٰ أَنْ يُصَدُّوا عَنِ البَيْتِ، فَقَامَ رَجُلٌ مِنْهُمْ يُقَالُ لَهُ مِكْرَزُ بْنُ حَفْصِ ... فَلَمَّا أَشْرَفَ عَلَيْهِمْ، قَالَ النَّبِيُّ عَيَّا اللَّهِ عَلَيْهِ: هَلَا مِكْرَزٌ، وَهُوَ رَجُلٌ فَاجِرٌ ... فَبَيْنَمَا هُوَ يُكَلِّمُهُ إِذْ جَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو. قَالَ مَعْمَرٌ: فَأَخْبَرِنِي أَيُّوبُ، عَنْ عِكْرِمَةَ أَنَّهُ لَمَّا جَاءَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو، قَالَ النَّبِيُّ عَيْكِيٍّ: لَقَدْ سَهُلَ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ» وساق الحديثَ مُطَوَّلاً.

\*\*\*

الثَّالِثَةُ: غيرةٌ لعُمَرَ وتربيةٌ ربَّانيَّةٌ:

روى البخاريُّ (٤٨٤٤) ومسلمٌ (١٧٨٥) من حديثِ حَبِيبِ بْن أَبِي ثَابِتٍ، قَالَ: «أَتَيْتُ أَبَا وَائِلِ أَسْأَلُهُ؟ فَقَالَ: كُنَّا بِصِفِّينَ فَقَالَ رَجُلٌ: أَلَمْ تَرَ إِلِّي الَّذِينَ يُدْعَوْنَ إِلَىٰ كِتَابِ اللهِ؟ فَقَالَ عَلِيٌّ: نَعَمْ، فَقَالَ سَهْلُ بْنُ حُنَيْفٍ: اتَّهِمُوا أَنْفُسَكُمْ فَلَقَدْ رَأَيْتُنَا يَوْمَ الحُدَيْبِيةِ - يَعْنِي الصُّلْحَ الَّذِي كَانَ بَيْنَ النَّبِيِّ عَيْكَةً وَالمُشْرِكِينَ - وَلَوْ نَرَىٰ قِتَالًا لَقَاتَلْنَا، فَجَاءَ عُمَرُ فَقَالَ: أَلَسْنَا عَلَىٰ الحَقِّ وَهُمْ عَلَىٰ البَاطِل؟ أَلَيْسَ قَتْلاَنَا فِي الجَنَّةِ، وَقَتْلاَهُمْ فِي النَّارِ؟ قَالَ: بَلَىٰ. قَالَ: فَفِيمَ نُعْطِي الدَّنِيَّةَ فِي دِينِنَا وَنَرْجِعُ، وَلَمَّا يَحْكُم اللهُ بَيْنَنَا، فَقَالَ: يَا ابْنَ الخَطَّابِ إِنِّي رَسُولُ اللهِ وَلَنْ يُضَيِّعَنِي اللهُ أَبَدًا. فَرَجَعَ مُتَغَيِّظًا فَلَمْ يَصْبِرْ حَتَّىٰ جَاءَ أَبَا بَكْرٍ فَقَالَ: يَا أَبَا بَكْرٍ أَلَسْنَا عَلَىٰ الحَقِّ وَهُمْ عَلَىٰ البَاطِل؟ قَالَ: يَا ابْنَ الخَطَّابِ إِنَّهُ رَسُولُ اللهِ عَيْكَةً وَلَنْ يُضَيِّعَهُ اللهُ أَبَدًا، فَنَزَلَتْ سُورَةُ الفَتْحِ».

وزاد البُخاريُّ (٣١٨٢): «فَقَرَأَهَا رَسُولُ اللهِ عَلَى عُمَرَ إِلَىٰ آخِرِهَا، فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللهِ عَلَىٰ عُمَرَ إِلَىٰ آخِرِهَا، فَقَالَ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللهِ، أَوَفَتْحُ هُوَ؟ قَالَ: نَعَمْ. فَطَابَتْ نَفْسُهُ وَرَجَعَ».

وفي رواية للبخاريِّ (٤١٧٧) من حديثِ زَيْدِ بْنِ أَسْلَمَ عَنْ أَبِيهِ: «أَنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَيْ كَانَ يَسِيرُ فِي بَعْضِ أَسْفَارِهِ، وَعُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ يَسِيرُ مَعَهُ لَيْلًا، فَسَأَلَهُ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ عَنْ شَيْءٍ فَلَمْ



يُجِبْهُ رَسُولُ اللهِ عَلَيْهِ، ثُمَّ سَأَلَهُ فَلَمْ يُجِبْهُ، ثُمَّ سَأَلَهُ فَلَمْ يُجِبْهُ، ثُمَّ سَأَلَهُ فَلَمْ يُجِبْهُ، وَقَالَ عُمَرُ بْنُ الخَطَّابِ: ثَكِلَتْكَ أُمُّكَ يَا عُمَرُ، نَزَرْتَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ كُلُّ يَا عُمرُ، نَزَرْتَ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ كُلُّ نَخِيرِي ثُمَّ فَلَاكَ لاَ يُجِيرِي ثُمَّ اللهُ سُلِمِينَ، وَخَشِيتُ أَنْ يَنْزِلَ فِيَ قُرْآنٌ، فَمَا نَشِبْتُ أَنْ سَمِعْتُ صَارِخًا يَصْرُخُ بِي، قَلْل: فَقُلْتُ: فَقُلْتُ: لَقَدْ خَشِيتُ أَنْ يَكُونَ نَزَلَ فِيَ قُرْآنٌ، فَمَا نَشِبْتُ أَنْ سَمِعْتُ صَارِخًا يَصْرُخُ بِي، قَالَ: فَقُلْتُ: فَقُلْتُ: فَقُلْتُ: فَقَالَ: لَقَدْ وَجِعْتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْهِ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ، فَقَالَ: لَقَدْ طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ. ثُمَّ قَرَأً: ﴿ إِنَّا فَتَخَنَا لَكَ فَتُعا طَلَعَتْ عَلَيْهِ الشَّمْسُ. ثُمَّ قَرَأً: ﴿ إِنَّا فَتَخَنَا لَكَ فَتُعا لَكَ فَتُعا لَكَ فَتُعا لَكَ فَتَعَا لَلَهُ فَيَعَالًا لَعَلَا اللّهُ عَلَى السُّورَةُ الفَتَحِيْدُ إِلَا فَتَعَالَ لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُونَا لَكُولُ لَلْهُ عَلَى السَّلَهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَالِي الْعَلَى السَّلَهُ عَلَيْهِ السَّلَهُ عَلَيْهُ السَّلَهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ السَّلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ السَّهُ عَلَيْهِ السَّلَهُ عَلَيْهُ السَّعَةُ عَلَى الللّهُ عَلَيْهُ السَّهُ عَلَا اللّهُ عَنْ الْكُونُ لَعْتَعَلَا لَعَلَيْهِ السَّهُ عَلَا عَلَيْهُ الْمُعْتَعَا لَعَلَا اللّهُ عَ

ومعلومٌ أنَّ الحُدَيبيَّةَ صلحٌ وليست حربًا، إلَّا أنَّها عند اللهِ، وفي دين الإسلامِ سلامٌ وفتحٌ مُبين.

\* \* \* \*

# الرَّابِعَةُ: غيرةٌ لعليِّ وتعليمٌ ربَّانيُّ:

وجاء بيانُ الصُّلح في روايةٍ للبخاري (٢٦٩٩) ومسلم (١٧٨٣) من حديثِ أَبِي

إِسْحَاقَ عَنِ البَرَاءِ بْنِ عَازِبِ قَالَ: «اعْتَمَرَ النَّبِيُّ عَيْكَ فِي ذِي الْقَعْدَةِ، فَأَبَىٰ أَهْلُ مَكَّةَ أَنْ يَدَعُوهُ يَدْخُلُ مَكَّةَ حَتَّىٰ قَاضَاهُمْ عَلَىٰ أَنْ يُقِيمَ بِهَا ثَلاَّتَةَ أَيَّام، فَلَمَّا كَتَبُوا الكِتَابَ، كَتَبُوا هَـذَا مَا قَاضَيٰ عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ [وبروايةِ: «فَأَخَذَ يَكْتُبُ الشَّوْطَ بَيْنَهُمْ عَلِيٌّ بْنُ أَبِي طَالِب، فَكَتَبَ هَذَا مَا قَاضَىٰ عَلَيْهِ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ الله لاَ نُقِرُّ بِهَا، فَلَوْ نَعْلَمُ أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ مَا مَنَعْنَاكَ [ ﴿ وَلَبَايَعْنَاكَ ﴾ ] (٢) لَكِنْ أَنْتَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ ، قَالَ: أَنَا رَسُولُ اللهِ، وَأَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، ثُمَّ قَالَ لِعَلِيِّ: امْحُ رَسُولُ اللهِ؟ قَالَ: لاَ وَاللهِ لاَ أَمْحُوكَ أَبَدًا، فَأَخَذَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ الْكِتَابَ [ «وَكَانَ لاَ يَكْتُبُ [وبرواية: «وَلَيْسَ يُحْسِنُ يَكْتُبُ»] (٣) ... قَالَ: فَأُرِنِيهِ، قَالَ: فَأَرَاهُ إِيَّاهُ فَمَحَاهُ النَّبِيُّ عَلَيْكُ بيَـدِهِ»](١٤) فَكَتَبَ هَذَا مَا قَاضَـيْ عَلَيْهِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِ، لاَ يَدْخُلُ مَكَّةَ سِلاَحٌ إِلَّا فِي القِرَابِ، وَأَنْ لاَ يَخْرُجَ مِنْ أَهْلِهَا بِأَحَدٍ، إِنْ أَرَادَ أَنْ يَتَّبِعَهُ، وَأَنْ لاَ يَمْنَعَ أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِهِ أَرَادَ أَنْ يُقِيمَ بِهَا، فَلَمَّا دَخَلَهَا وَمَضَىٰ الأَجَلُ، أَتَوْا عَلِيًّا فَقَالُوا: قُلْ لِصَاحِبكَ اخْرُجْ عَنَّا، فَقَدْ مَضَىٰ الأَجَلُ، فَخَرَجَ

<sup>(</sup>١) البخاري (٣١٨٤).

<sup>(</sup>٢) البخاري (٣١٨٤).

<sup>(</sup>٣) البخاري (٤٢٥١).

<sup>(</sup>٤) البخاري (٣١٨٤).



النَّبِيُّ عَلَيْكَ الله وساق الحديث (١).

\* \* \* \*

الخامِسَةُ: (غَيرةُ الصَّحَابَةِ فالرَّشادُ الربَّانيُّ، وفضيلةُ التسليم لأمر الله)

ففي رواية للبُخاريِّ (٤١٨٠) من حديثِ مَرْوَانَ بْنِ الحَكَم، وَالمِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَةَ: «أَنَّهُ لَمَّا كَاتَبَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ شُهَيْلُ بْنَ عَمْرٍ و يَوْمَ اللهِ عَلَيْ قَضِيَّةِ المُدَّةِ، وَكَانَ فِيمَا اللهُ تَرَطَ المُحَدَيْبِيةِ عَلَىٰ قَضِيَّةِ المُدَّةِ، وَكَانَ فِيمَا اللهُ تَرَطَ المُحَدَيْبِيةِ عَلَىٰ قَضِيَّةِ المُدَّةِ، وَكَانَ فِيمَا الله تَرَطَ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرٍ و أَنَّهُ قَالَ: لاَ يَأْتِيكَ مِنَّا أَحَدُ، وَإِنْ كَانَ عَمْرٍ و أَنَّهُ قَالَ: لاَ يَأْتِيكَ مِنَّا أَحَدُ، وَإِنْ كَانَ عَلَىٰ دِينِكَ إِلَّا رَدَدْتَهُ إِلَيْنَا، وَخَلَّيْتَ بَيْنَا وَبَعْنَى مَلُ اللهِ عَلَىٰ فَي اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ ذَلِكَ، فَكَرِهَ المُؤْمِنُونَ ذَلِكَ وَامَّعَضُوا، وَيَهِ، فَلَمَّا أَبَىٰ سُهَيْلُ أَنْ يُقَاضِيَ رَسُولَ اللهِ عَلَىٰ ذَلِكَ، كَاتَبَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ ذَلِكَ وَامَعَضُوا، اللهِ عَلَىٰ ذَلِكَ، كَاتَبَهُ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ ذَلِكَ وَامَعَضُوا، وَلَهُ اللهُ عَلَىٰ ذَلِكَ، كَاتَبهُ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ أَنْ يُقَاضِيَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْ أَبَىٰ اللهُ عَلَىٰ ذَلِكَ، كَاتَبهُ رَسُولُ اللهِ عَلَىٰ أَنِ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْ أَبَا جَنْدَلِ بْنَ سُهَيْلُ يَوْمَئِذٍ إِلَىٰ أَيهِ اللهُ عَلَيْ أَبَا جَنْدَلِ بْنَ سُهَيْلُ يَوْمَئِذٍ إِلَىٰ أَبِيهِ مَنْ اللهِ عَلَىٰ إِنْ كَانَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ ذَلِكَ، وَلَهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ مَا اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ مَا اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اله

فهنا غيرة لله وعِزَّة للمؤمنين في أنفسِهم، ظنُّوا الله فهنا غيرة لله وعِزَّة للمؤمنين في أنفسِهم، ظلَّا ينبغي لهم، إلا قِتالُ الكُفَّارِ، وألَّا يرجِعوا إلَّا بعد أن يجتاحوا مكَّة بطشاً بالكافِرين -الَّذين أخرجوهم من ديارهم وأموالِهم، وصدُّوهم عنِ المسجد الحَرام - ونُصرة للمُستضعفين من أهلِها، ولكنَّ الله الَّذي يعلمُ السِّرَّ وأخفى أعْلَم نبيَّه بالوحي أنَّ الطريقة المُثلىٰ هي في أعْلَم نبيَّه بالوحي أنَّ الطريقة المُثلیٰ هي في التَسليم لأمر الله ورسولِه، فكان ما أراد الحقُّ تبارك وتعالیٰ، ومن مُرادِهِ تربيةُ الصَّحابة علیٰ خير طريقة:

وروى البخاريُّ (٧٣٠٨) ومسلمٌ (١٧٨٥) عنِ الأَعْمَشِ قَالَ: «سَأَلْتُ أَبَا وَائِل، هَلْ شَهِدْتَ صِفِّينَ؟ قَالَ: نَعَمْ فَسَمِعْتُ سَهْلً بْن حُنَيْفٍ، يَقُولُ: «يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّهِمُوا رَأْيُكُمْ عَلَىٰ دِينِكُمْ، لَقَدْ رَأَيْتُنِي يَوْمَ أَبِي جَنْدَلٍ، وَلَوْ أَسْ تَطِيعُ أَنْ أَرُدَّ أَمْرَ رَسُولِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ لَرَدَدْتُهُ، وَمَا وَضَعْنَا سُيُوفَنَا عَلَىٰ عَوَاتِقِنَا إِلَىٰ أَمْرٍ يُفْظِعُنَا، إِلَّا أَسْهَلْنَ بِنَا إِلَىٰ أَمْرِ نَعْرِفُهُ، غَيْرَ هَذَا الأَمْرِ».

فقولُ سهلٍ: «وَمَا وَضَعْنَا سُيُوفَنَا عَلَىٰ

<sup>(</sup>١) وفي رواية لمسلم (١٧٨٤) عَنْ ثَابِتٍ، عَنْ أَنسٍ: «أَنَّ قُرِيْشًا صَالَحُوا النَّبِيَ ﷺ فِيهِمْ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرِو، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ لِعَلِيِّ: اكْتُبْ: بِسْمِ اللهِ الرَّحِمْنِ الرَّحِيمِ، وَلَكِنِ اكْتُبْ مَا نَعْرِفُ بِاسْمِكَ اللهُمَّ، بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وَلَكِنِ اكْتُبْ مَا نَعْرِفُ بِاسْمِكَ اللهُمَّ، فَقَالَ: اكْتُبُ مِنْ مُحَمَّدِ رَسُولِ اللهِ؟ قَالُوا: لَوْ عَلِمْنَا أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ لاَ تَبْعْنَاكُ، وَلَكِنِ اكْتُبِ اسْمَكَ وَاسْمَ أَبِيكَ، فَقَالَ النَّبِيُ ﷺ اللهُ اللهُ كَتَبْعْنَاكُمْ، وَمَنْ جَاءَكُمْ مِنَّا رَدَدُتُمُوهُ عَلَيْنَا، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، عَبْدِ اللهِ؟ فَاللهِ النَّبِعِ ﷺ أَنْ مَنْ جَاءَ مِنْكُمْ لَمْ نَرُدَّةُ عَلَيْكُمْ، وَمَنْ جَاءَكُمْ مِنَّا رَدَدُتُمُوهُ عَلَيْنَا، فَقَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ، أَنْ مَنْ جَاءَنَا مِنْهُمْ سَيَجْعَلُ اللهُ لَهُ فَرَجًا وَمَخْرَجًا».



عَوَاتِقِنَا إِلَىٰ أَمْرٍ يُفْظِعُنَا، إِلَّا أَسْهَلْنَ بِنَا إِلَىٰ أَمْرٍ نَعْوِفُهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّ

\* \* \* \*

من معالِمِ السَّلام في مِنهاج النَّبوَّة في صُلْحِ الحُديبيَّة:

قولُهُ عَلَيْهِ: «وَلَكِنْ حَبَسَهَا حَابِسُ الفِيلِ» فاللهُ عزَّ وجَلَّ لا يُريد القتال.

وكذا قولُ مُ عَلَيْهُ: ( وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لاَ يَسْأَلُونِي خُطَّةً يُعَظِّمُ ونَ فِيهَا حُرُمَاتِ اللهِ إِلَّا أَعْطَيْتُهُ مُ إِيَّاهَا » ظاهِرٌ في استجابتِه لأمر ربِّهِ تعالىٰ ، لِذَا فَلمَّا زَجَرَ القصواءَ وَثَبَتْ.

ثم أيَّد ذلك بقوله: «إِنَّا لَمْ نَجِيْ لِقِتَالِ أَحَدٍ، وَلَكِنَّا جِئْنَا مُعْتَمِرينَ».

ثم بيَّن ضعفَهم ليُرهِبَهم من القِتال، فقال: «وَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ نَهكَتْهُمُ الحَرْبُ، وَأَضَرَّتْ بهمْ».

وأكَّد بأنه لايُريدُ القِتال فعرضَ الصُّلح عليهم، وقال: «فَإِنْ شَاءُوا مَادَدْتُهُمْ مُدَّةً، وَيُخَلُّوا بَيْنِي وَبَيْنَ النَّاسِ».

فأثنى على منهج نبيِّ الله ﷺ رجلٌ منهم، كان كافِراً: «فَقَامَ عُرْوَةُ بْنُ مَسْعُودٍ ... قَالَ: فَإِنَّ هَذَا قَدْ عَرَضَ لَكُمْ خُطَّةَ رُشْدٍ، اقْبَلُوهَا».

ولمَّا بعثت قُريشٌ من يُعظِّم البُدنَ، قال رسول الله عَيَّا : «هَذَا فُلاَنُ، وَهُو مِنْ قَوْم يُعظِّمُونَ البُدْنَ، فَابْعَثُوهَا لَـهُ. فَبُعِثَتْ لَـهُ، وَاسْتَقْبَلَهُ النَّاسُ يُلَبُّونَ، فَلَمَّا رَأَىٰ ذَلِكَ قَالَ: سُبْحَانَ اللهِ، مَا يَنْبغي لِهَ وُلاَءِ أَنْ يُصَدُّوا عَنِ البَيْتِ، وهذا دفعاً للقتال، وتبياناً للحال.

ولمّا بعثت قُريشٌ سُهيْلَ بْنَ عَمْرٍو: قَالَ النَّبِيُ عَيْكَةِ: «لَقَدْ سَهُلَ لَكُمْ مِنْ أَمْرِكُمْ» مُستبشِراً مُتفائلاً بما يُقرِّب من الأسماء إلى اليسْرِ والسّلام.

\* \* \* \*





#### تمهيد:

لقد كان الوقف قبل الإسلام يقتصر على المنشآت الدينية وفي حدود ضيقة للغاية، إلا أنّه في الإسلام يعتبر منظومة متكاملة لجميع نواحي الحياة، ويعد أحد ابتكارات الحضارة الإسلامية التي تجسد المعنى الحقيقي للتكافل، في مختلف الميادين الاجتماعية والاقتصادية والتعليمية والصحية والخدمية، وقد أثبت الوقف طيلة ١٤ قرناً أنه كان القاعدة الأساسية في بناء المجمتع المدني في الحضارة الإسلامية، وقدم حلولاً ملموسة لمشكلات الفجوة بين الفقراء والأغنياء، إلى جانب دوره الكبير في تحصين المجتمع والمحافظة على كيان الأمة، بالاشتراك مع بقية الموارد الأخرى كالزكاة والصدقات والهبات والصدقات الجارية، التي حث الإسلام عليها ورغب فيها (١٠).

ويعود الأساس الديني للوقف إلى توجيه الرسول ويسول المصحابي الجليل عمر بن الخطاب، في كيفية التصرف في الأرض التي أصابها في خيبر، فعن ابن عمر رضي الله عنهما، قال: أصاب عمر بخيبر أرضا، فأتى النبي فقال: أصبت أرضاً لم أصب مالاً قط أنفس منه، فكيف تأمرني به؟ فقال: إن شئت حبست أصلها ولا يوهب ولا يورث، في الفقراء والقربى أصلها ولا يوهب ولا يورث، في الفقراء والقربى وفي سبيل الله والضيف وابن السبيل، لاجناح على من وليها أن يأكل منها بالمعروف، أو يطعم صديقاً غير متمول فيه (٢).

وقد عهد الفاروق الخليفة عمر بن الخطاب إدارة أول وقف في الإسلام إلىٰ ابنته أم المؤمنين

حفصة رضي الله عنها، وذلك بعد وفاته رضي الله عنه، وهي أول إدارة نسائية للوقف في الإسلام، تثبت اعتراف الإسلام بدورالمرأة في إدارة الاستثمارات، وقد استقطبت الأوقاف المشاركة النسائية الفاعلة طوال التاريخ الإسلامي ولم تنفك عنه، وتنوعت هذه المشاركة بين الإيقاف والإدارة والاستفادة من العائد.

وانطلاقا من تجربة الوقف - التنموية - عبر العصور باعتبارها تجربة إسلامية فريدة، وثرية تُثبت أنّ دور المرأة في منظومة الوقف كان كبيراً وفعالاً، وتفنّد الادعاءات بأنّ المرأة المسلمة كانت مهمشة في الحضارة الإسلامية نتناول فيما يلي بعض الأمثلة حول إسهاماتها الواضحة عبر منظومة الوقف الإسلامي.

<sup>(</sup>١) انظر راغب السرجاني، الاقتصاد في الحضارة الإسلامية، Islamstory.com .

<sup>(</sup>٢) البخاري، محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري، كتاب الشروط، باب: الشروط في الوقف، تحقيق د. مصطفىٰ أديب البغا، دار ابن كثير، اليمامة، المملكة العربية السعودية، ط٣، ٧٠٠ هـ – ١٩٨٧ م، حديث رقم (٢٧٣٧).



## من إسهامات المرأة في الوقف عبر التاريخ الإسلامي:

فقد أوقفت أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها داراً اشترتها، كما أوقفت أسماء بنت أبي بكر الصديق رضي الله عنها صدقة حبسا لا تباع ولا توهب، وأوقفت أم سلمة، وأم حبيبة، وصفية رضى الله عنهن أجمعين.

إلا أنَّ الأو قاف النسائية قد شهدت از دهار اً كبيراً في العصر العباسي، ومن أكثر الأوقاف تمييزاً وكان له دورٌ حضاريٌ واضح، وقف «درب زبيدة» من الكوفة إلى مكة، وأوقاف البرك والآبار التي حفرتها زبيدة. جعفر المنصور سنة ١٨٦هـ، زوج الخليفة هارون الرشيد وابنة عمه، والتي اشتهرت بفعل الخيرات(١)، ويعتبر «درب زبيدة» الذي يمتد إلى مسافة ١٤٠٠ كيلو تقريبًا، ذات قيمة عالمية استثنائية لأنه قرب بين البلدان والدول والثقافات والحضارات على طول الطريق، فقد صمم المهندسون الطرق بأساليب هندسية دقيقة، حيث يجتاز أراضي سهلية مستوية ومناطق وعرة وصحارى مقفرة، حتى يصل إلى جبال الحجاز ذات التضاريس الصعبة، وقد تم تسهيل الطريق بقطع الممرات بين الثنايا والجبال، وحماية مساره بجدران

مرتفعة على جانبيه، ووضعت مدرجات عريضة في مواضع الصعود والنزول في المناطق الجبلية الوعرة، مع تفادي مساقط السيول الجارفة، وقد بلغت عدد محطات الطريق ومنازله بين الكوفة ومكة المكرمة، ٢٧ محطة رئيسية، و ٢٧ منز لاً «أى محطة ثانوية» وهي محطة استراحة تقام علىٰ مسافة محددة بين كل محطتين رئيسيتين، هذا عدا المنازل والمرافق الأخرى المقامة على امتداد الطريق، وتم تزويد المحطات بأنواع من البرك تتنوع بمساحاتها وأشكالها، حيث صمم بعضها بشكل دائري، وبعضها الآخر بني بشكل رباعي ومستطيل التخطيط، وزودت البرك بأحواض ترسيب «مصافٍ»، ودعمت جدران البرك من الداخل بأكتاف نصف دائرية أو نصف مربعة، للحفاظ عليها من ضغط مياه السيول التي تصب بداخله، كما أن بعض البرك صممت بحيث تكون جدرانها الداخلية مدرجة بكاملها، وزودت البرك بقنوات وسدود، تجلب إليها مياه الأمطار والسيول من الأودية المجاورة لها، كما أن بعض المحطات مها خزانات لحفظ مياه الشرب تحت مستوى أرضيات الغرف والساحات والممرات، كما أن العديد من المحطات كانت تشتمل على الأسواق والحمامات العامة وغير ذلك من

<sup>(</sup>١) راغب السرجاني - روائع الأوقاف في الحضارة الإسلامية، دار الوراق، بيروت، ط١- ١٩٩٩م، ص ٩٩.



المرافق الأخرى، مما جعل هذا المشروع الوقفي يستحق أن يكون من مفاخر الحضارة الإسلامية(١).

وقد أدى انتشار المنشآت والأسواق والحمامات والخدمات في المحطات والاستراحات، إلى قيام كيانات بشرية تطورت مع مرور الزمن وأصبحت هجرًا وقرئ وبلداتٍ ومدناً، إلا أنَّ الحروب وخاصة عندما اجتاح المغول بغداد عاصمة الخلافة عام ٢٥٦ هـ (١٢٥٨م)، أدت إلى اندثار معظم المحطات وتقلص معظم المنشآت وتحولها إلى أطلال، كما أنّ بعضها هجرها أهلها لأسباب مختلفة، كما تدل على ذلك المواقع الأثرية الحديثة، مثل: زبالة، والثعلبية، وفيد، وسميراء، والنقرة، والربذة، ومعدن بني سليم، وأثمرت الكشوفات الأثرية في مدينة فيد التاريخية عن شبكة متطورة من الآبار والعيون والقنوات، والبرك، وفيها مظاهر معمارية متنوعة تتركز في تشييد القصور المحصنة والمنازل والدور والمساجد والطرقات لمدينة عربية كبيرة الحجم.

كما حفرت «زبيدة» عين المشاش برأس الحجاز وأجرتها من مسافة اثني عشر ميلاً

إلى مكة وعرفة في قناة محكمة، فإذا قرب وقت الحج تُسد العين من قناة مكة وتوجه إلى قناة عرفة فتدخل فتصب في بركة عرفة، وفي عدة برك أخرى ثم تصعد القناة إلى جبل الرحمة فتدور في الجبل إلى أن تصب منه في بركة قديمة في الشمال، ثم تخرج عائدة إلىٰ مكة، وفي قناة جبل الرحمة ميازيب تصب في أحواض في سطح الجبل محيطة بالسطح لأجل شرب الدواب، فإذا خرجت من عرفة تتوجه إلى مزدلفة ، فتصب في البرك والأربطة التي عملتها زبيدة، ثم تجرى من مزدلفة في قناة بين منى ومكة، إلى أن تصعد تلة المشرفة وتتفرق في شوارعها، وقد بلغ تكلفة هذا المشروع الحضاري الضخم «مليون وسبعمائة ألف مثقال ذهب»، كما أنها أقامت خزانات مياه علىٰ طريق مكة والمدينة، كما بنت صهاريج مياه ومحطات ما بين بغداد ومكة (٢)، بفضل الله فقد تواصلت بركة هذا المشروع إلىٰ يومنا هذا، حيث يتم استثمار أوقاف عين زبيدة، وقد بلغ ريع وزارة المياه والكهرباء عن وقف عين زبيدة خـ لال فترة (٢٢ عاماً) ٤٥ مليون ريال، وذلك

 <sup>(</sup>١) دبيس، سعيد العتيبي، الهيئة العامة للسياحة والآثار، قطاع الآثار والمتاحف: (درب زبيدة: تاريخ وأدب)، محاضرة ألقاها في عرعر ٢٤-٤-١٤٣٧هـ، الملتقىٰ الثقافي الأول.

<sup>(</sup>٢) عودة الشرعة، دور المرأة في الوقف الإسلامي، مجلة الوعي الإسلامي، الكويت.



عن طريق الاستثمار بشركة مكة للتعمير (١) بعد أنّ كان الدخل صفرًا.



بقايا عين زبيدة الآن - مكة المكرمة

ومن الأوقاف المتميزة في الحضارة الإسلامية والذي كان له دورٌ رائدٌ، يدل على الإسلامية والذي كان له دورٌ رائدٌ، يدل على بعد نظر صاحبته وقوة إرادتها وعزيمتها، «جامع وجامعة القرويين» بمدينة فاس المغربية، حيث وهبت أم البنين (فاطمة بنت الشيخ الفقيه أبي عبدالله محمد بن عبدالله الفهري القيرواني)، كل مالها الذي ورثته عن أبيها لبناء هذه الجامعة في شهر رمضان ٢٤٥هم، ونذرت أن تصوم لله شكراً حتى إتمام بناء الجامع والجامعة الذي كلف ستين أوقية من الذهب، وكانت تشرف على العمال بنفسها، وتعتبر أول جامعة في العالم كما صنفتها موسوعة غينيس

للأرقام القياسية حسب موقع إسلام أون لاين (٢)، وكانت تشتمل على الكراسي العلمية، وتمنح الإجازات العلمية التي تؤهل صاحبها ممارسة العمل في مختلف المجالات، كما كان للجامع والجامعة جهاز كُفْءٍ يشرف على أوقافها التي وصلت إلى ما يزيد على ٨٠ ألف دينار ذهبي.

وقد تخرج من الجامعة هامات علمية، مثل ابن خلدون مؤسس علم الاجتماع، الذي قال عن المُوقفة: (كأنّها نبهت عزائم الملوك من بعدها) (٣)، كما تخرج منها النحوي النحرير ابن آجروم، وابن البنّاء أشهر علماء الحساب، والعالم لسان الدين الخطيب عام ٤٥ هـ، وابن عربي الحكيم صاحب تفسير أنوار الفجر في (٨٠ مجلدًا)، والعالم الجغرافي الشريف في (٨٠ مجلدًا)، والعالم الجغرافي الشريف الإدريسي (٥٦٠ هـ) الذي قال بكروية الأرض ورسم خارطة لها في كتابه «نزهة المشتاق في اختراق الآفاق» الذي ألفه لملك صقلية روجر الثاني، كما امتدت مظلة هذا الصرح الحضاري، ليخدم غير المسلمين مثل: غربيرت دورياك،

https://archive.islamonline.net/?p=60 https://archive.islamonline.net/?p=60 (Y)

<sup>(</sup>٣) الأرناؤوط، محمد، وقف المرأة في عالم الإسلام، مقاربة جديدة لمكانة المرأة في المجتمع، ص ١٧٦ ، ط ١ ، ٢٠١٤م، جداول للنشر والترجمة ، رأس بيروت، شارع كراكاس.



جامعة القرويين حاليا

اسمه سيلفستر الثاني، والذي أدخل الأرقام العربية إلى أوروبا بعد عودته من جامعة القيروان، بعد أن كانت أوروبا تستخدم الأرقام الرومانية المعقدة (١١١،١١١... الخ)، كما تخرج منها الطبيب والفيلسوف اليهودي الأندلسي، موسى بن ميمون عام ٧٦٥هـ،

كما تحرج منها الطبيب والفيلسوف اليهودي الأندلسي، موسئ بن ميمون عام ١٧٥هـ، رئيس اليهود في عصره، والذي كان يحفظ القرآن وكان الطبيب الخاص للقائد صلاح الدين الأيوبي<sup>(۱)</sup>، ولا تزال الجامعة – بعد ١٢ قرناً – صرحاً شامخاً حتى يومنا هذا بفضل

تعاهد الخلفاء والأمراء برعايتها وصيانتها على

مر العصور، حيث تمنح الدرجات العلمية

في علوم الشريعة الإسلامية، وعلوم اللغة،

والذي شغل منصب البابا عام ٩٩٩م، وصار

إلا أن بصمات المرأة في الحياة العلمية والاجتماعية عامة، وفي أعمال البر والإحسان ممثلة في إنشاء الأوقاف خاصة شهدت نقلة كبيرة في عهد الزنكيين والأيوبيين، (٧٠ههـ حيث كثرت أوقاف الأيوبيين، وراجت أسواق الأوقاف على عهد السلطان

وتشتمل على ٤٥ ألف مخطوط وكتاب.

كما كان لهذه الأسرة المباركة، ممثلة في

شقيقتها الصغرى، مريم الفهري، بصمة علمية

وحضارية أخرى إلى جانب أختها الكبرى،

حيث قامت ببناء جامع الأندلسيين في مدينة

فاس المغربية، ويسمى هذا الجامع الشقيق

الأصغر لجامع القرويين.

<sup>(</sup>١) عبد الهادي التاز- جامع القروين، المسجد والجامع بمدينة فاس، ط ١، دار الكتاب اللبناني، بيروت، لبنان، ص ١٧٠.



صلاح الدين الأيوبي (٦٩٥-٥٨٩هـ/ ١١٧٤-١١٩٣م)، وتبعه في ذلك كثير من أهل بيته وأولاده وحاشيته، حيث أكثر وا من أعمال الخير اقتداءً به، ولقد سجل الرحالة ابن جبير -حين زار دمشق في ذلك العصر ملاحظة لم يسجلها في مكان آخر وهي- نشاط النساء في أعمال الخير والتسابق فيه، فقال: «ومن النساء الخواتين (١) ذوات الأقدار من تأمر ببناء مسجد أو رباط أو مدرسة وتنفق فيها الأموال الواسعة وتعين لها من مالها الأوقاف»(٢)، مثل الأميرة عصمة الدين خاتون، زوجة صلاح الدين يوسف بن أيوب، بنت المدرسة الخاتونية الجوانية وأوقفت عليها الأوقاف ما يكفي، والست العـذراء بنت شاهنشاه بنت أيوب، التي بنت المدرسة العذراوية وأوقفت عليها ما يكفي، وست الشام زمرد بنت أيوب، أخت صلاح الدين التي بنت المدرسة الشامية البرانية ٥٨٢ هـ، ثم المدرسة الشامية الجوانية ٦٢٨هـ وأوقفت عليها ما يكفي، وربيعة خاتون أخت صلاح الدين، وبابا خاتون بنت أسد شيركوه ابن أيوب، التي أوقفت المدرسة العادلية

الصغرئ، عام ٦٥٥ هـ، والتي اندثرت ولكن وجدت الباحثة د. أسماء رمضان الوقفية (٢) في أرشيف رئاسة الوزراء بإسطنبول، وقد احتوت الوقفية على منهجية دقيقة لمنح المخصصات لكل أفراد المدرسة، بدءًا من اليتامي والمشرف عليهم ومؤدب اليتامي، ومرورًا بالطلبة والمدرسين والإمام والمؤذن والفراش، من المخصصات النقدية والعبنية.

وفي عهد الدولة العثمانية تواصلت المسيرة الوقفية وتوسعت وتنوعت تنوعاً كبيراً، وذلك من قبل الخلفاء والأمراء وزوجاتهم، حيث امتدت لتشمل النواحي الدينية والتعليمية والاجتماعية والخدمية، كما أنّ أوقاف النساء قد بلغت مكانة رفيعة في الدولة العثمانية، ففي إحصاء عام ٢٥١٦م، كان نسبة الواقفات من النساء ما يعادل ٣٦ - من مجموع الأوقاف في السطنبول، بحيث لا يخلو منها حي من الأحياء السكنية، مع ملاحظة مهمة للغاية أنّ معظم اللاتي أوقفن كنّ من فئات اجتماعية متواضعة، وأن نسبة ٥٤ - من مجموع الوقفيات البالغة

<sup>(</sup>١) شاع لقب خاتون في المجتع الأيوبي، بمعنىٰ السيدة ذات المكانة، للتعبير عن مكانة المرأة العالية في المجتمع الأيوبي.

<sup>(</sup>۲) ابن جبير: أبو الحسين محمد بن أحمد الكناني الأندلسي (ت: ٦١٤هـ/ ١٢١٧م). رحلة ابن جبير، بيروت، دار صادر، ١٤٠٠هـ (١٢١٧م)، (صـ١٤٨٨).

<sup>(</sup>٣) الأرناؤوط، محمد، وقف المرأة في الإسلام، مرجع سابق، ص ٧٧.





تكية خاصكي سلطان - تقدم الوجبات إلى الآن للمحتاجين

٢١٤ وقفية، تحمل لقب بنت عبدالله، حيث إن لقب بنت عبدالله كان يطلق على الذين اعتنقوا الإسلام، وهو في نفس الوقت يعتبر مؤشرا على قدرة النساء على تأسيس الأوقاف.

في حين يذكر د. عيسى صوفان القدومي، الباحث المتخصص في الأوقاف، في مقالة له أن عدد الوثائق المتعلقة بأوقاف النساء في السجلات العثمانية ٢٥٠٠ وثيقة (١).

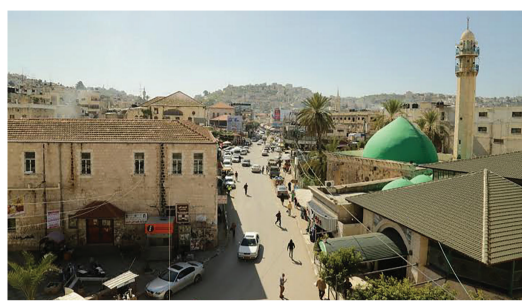
ومن الأوقاف المميزة التي لها أثر إلى يومنا

هذا، وقف خاصكي سلطان زوجة سليمان القانوني (١٥٠٠-١٥٥٨م) التي اشتهرت بأوقافها الكثيرة، ومنها مسجد في البلدة القديمة من مدينة القدس، حيث أوقفت عليه وقوفات متعددة من أراض وعقارات وقرئ في فلسطين خاصة وبلاد الشام عامة (٢)، ولم تنس رحمها الله الفقراء والمساكين في وقفيتها، حيث خصصت لهم نصيبًا من المساعدات الاجتماعية والاقتصادية مما جعل التنمية الشاملة متوازنة، ولا زالت تكية خاصكي سلطان تقدم الوجبات

<sup>(</sup>١) موقع طريق الإسلام، تاريخ المقال ٢٣-٢-٢٠١٨م.

<sup>(</sup>٢) صبري، عكرمة، الوقف الإسلامي بين النظرية و التطبيق، مرجع سابق، ص: ٤٣٢.





جامع جنين في فلسطين

إلى اليوم للمحتاجين في مدينة القدس(١).

وتعتبر وقفية فاطمة خاتون (٩٧٤هـ) حفيدة الملك الأشرف قانصوه الغوري، وزوجة القائد البوسني الوزير لالا فاتح جزيرة قبرص وتفليس عاصمة جورجيا، من أكبر الوقفيات التي أسست قاعدة اجتماعية واقتصادية للمحتاجين، حيث أوقفت عدداً كبيراً من الأراضي والقرئ في بلاد الشام، وأراض شاسعة في دمشق وحمص وحلب وعكا وفصد وطبريا ونابلس وطولكرم،

كما أنها أوقفت جميع أملاكها لأعمال البر والإحسان على الجامع الكبير في مدينة جنين، والـذي لا زال قائمًا وتودى فيه الصلاة إلى يومنا هذا، وقد خصصت رحمها الله رواتب للخطيب والأئمة ولحفاظ القرآن وللمؤذنين، كما اهتمت بصيانة وترميم المسجد والعمائر الموقوفة، مما وفر ضمانًا لتنمية واستمرار لهذه الوظائف والمرافق بدون انقطاع، مع الاهتمام بالجانب التنموي الاجتماعي والاقتصادي الذي شمل إطعام الفقراء والمساكين والعاجزين والمحتاجين والمحتاجين والمحتاجين والمحتاجين والمحتاجين والمحتاجين والمحتاجين والمحتاجين والمحتاجين (۱)،

http://www.skynewsarabia.com/web/article/38653 (1)

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص: ٤٣٣.



وتوفير السكن المجاني للزوار والوافدين (١٠) لزيارة المسجد الأقصى المبارك.

ومن الأوقاف الجميلة ذات الطابع الحضاري، وقف برج الساعة، الذي بنته فاطمة خاتون بنت مسيح جلبي، في مدينة موستار البوسنوية، وذلك قرب جامع فاطمة خاتون، وأوقفت عليه أوقافاً كثيرة، ولايزال (أول) برج للساعة والذي يرتفع ١٥ متراً شامخاً في قلب المدينة، ومع أنّ الساعة قد تعطلت عام قلب المدينة، ومع أنّ الساعة قد تعطلت عام شاهداً على التراث الإسلامي للمدينة.

إلا أن تاريخ الوقف في البوسنة والهرسك يعتبر مجهولاً لكثير منّا رغم غزارته، وخاصة تاريخ الواقفات من النساء، وقد زودنا الباحثون مثل حسن ديتش في كتابه (الواقفون الموستاريون وأوقافهم)، عن مجموعة كبيرة من أسماء الواقفات: مثل وقف عائشة بنت الحاج أحمد، التي أوقفت ٧٠٠٠ أقجه (١)

للاستثمار كقروض، على أن يصرف العائد على أخواتها الخمس بعد وفاتهن، وللطلبة الفقراء، وتوفير الحطب خلال فصل الشتاء، ووقف (بيت) عائشة بنت الحاج أحمد 73٢١م، ووقف مريم بنت محمد 17٤٩م، ووقف ووقف فاطمة بنت درويش ١٧٩٣م، ووقف عائدة بهمان بنت حسين ١٨٤٨م، ووقف جواهر بنت محمد ١٨٧٣م، وغيرها كثير، وقد ورد أيضاً أنّ المستفيدين من أوقاف ففي عام ١٦٣٣م أخذ ممي الحلاج وابرتو بن نيقولا قرضاً مشتركاً بقيمة ألف جنيه من وقف عائشة خاتون.

## الوقف في العصر الحديث والمعاصر:

تشير الوثائق أن نسبة النساء المُوقِفات في القرن التاسع عشر بلغ ١٨ - من مجموع الأوقاف التي تم وقفها (٣)، كما ترصد الإحصائيات في عصرنا الراهن حجم مشاركة النساء في الأوقاف حيث بلغت ٢٥ - من حجم الأوقاف الحالية

<sup>(</sup>١) انظر: وقفية فاطمة خاتون، طباعة مكتبة بلدية جنين، ١٤١٨هـ – ١٩٩٨م، فلسطين، ص: ١١.

<sup>(</sup>٢) العملة السائدة في الدولة العثمانية.

<sup>(</sup>٣) نعمان ترك أوغلو، مؤسسة الأوقاف والاقتصاد العثماني، ترجمة مصطفىٰ حمزة، مجلة حراء، العدد ٣١، السنة السابعة، ٢٠١٢، السنة السابعة، ٢٠١٢ السطنبول ص ١٤.



في العالم الإسلامي، وترتفع هذه النسبة في دول الخليج العربي لتصل إلى ٤٠ -(١)، في حين أن الباحث الدكتور محمد ابن عبدالهادي بن رزان، الأستاذ المشارك في كلية الدعوة بجامعة المدينة المنورة قد أشار في ورقة بحثية له بعنوان (أوقاف المدينة المنورة والنهضة العلمية)، أنَّ أوقاف النّساء في المدينة المنورة وحدها بلغت ٣٠ - من مجمل الأوقاف، كما أنَّ الكاتب قد زار شخصياً رباط الأميرة نواب بيقم مهرتاج في المدينة المنورة، والذي أسسته خصيصاً لحجاج ولاية بهوبال عام ١٨٤٨م، حيث يوفر إلى اليوم - حسب وقفية الواقفة - السكن المجاني والمواصلات للحجاج القادمين من ولاية بهوبال الهندية، وقد تم بيع الوقف في موقعه القديم بعد مشروع توسعة الحرم المدني، وتعويضه بمكان آخر في حي تجاري(٢).

ومن الواقفات العظيمات المغمورات التي لم تأخذ حظها من الاهتمام، ولها بصمة في بهضة أمتنا في العصر الحديث، وقفية الأميرة فاطمة بنت الخديوي إسماعيل التي توفيت عام

19۲۰ م<sup>(۳)</sup>، التي أوقفت أوقافاً عظيمةً بهدف النهوض بالمجتمع المسلم، وكان هدفها إلىٰ أن تكون نواة لمشروع تنموي ونهضوي كبير، بهدف تطوير الإنسان المسلم وجعله يواكب التقدم الحضاري علىٰ كل الأصعدة، وتعتبر تجديداً في الفكر الوقفي بعد أن كانت أكثر الأوقاف تقليدية.

فقد أوقفت الأميرة فاطمة أولاً أرضاً لتكون مقراً لجامعة القاهرة، لتأسيس قاعدة علمية تواكب التطور العلمي في العالم الغربي، ثم تبرعت بكامل حليها ومجوهراتها لتغطية تكاليف البناء والتي قدرت ب ١٨ ألف جنيه، ثم خصصت لها ٢٧٤ فدانًا كوقف يُدر إيرادًا يقدر بـ ٠٠٠٤ جنيه سنويًّا للجامعة، كما أوقفت أوقافًا ضخمة في عام ١٩١٣م، عبارة عن ٣٣٥٧ فدانًا و١٤ قيراطًا و١٤ سهمًا لدعم الوزارات الحربية، و٤٠ سهمًا لدعم التعليم والتدريب كونها أساس التنمية وتوليدها ذاتيًّا، و١١ أسهم للجامعة الكلية في الآستانة العليا مخصصة لأولاد المسلمين العلوم والفنون والصنائع، إلى جانب ذلك خصصت جزءًا

<sup>(</sup>۱) فاطمة حافظ، أوقاف النساء، رؤية في الدور الحضاري، مجلة الوعي الإسلامي، العدد ٥٣٢، وزارة الأوقاف والشئون الإسلامية، الكويت، ٢٠٠٩، ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الزيارة للوقف ٢٥ أغسطس ٢٠١٣م.

<sup>(</sup>٣) على، هند، الأميرة فاطمة بنت إسماعيل، الوقف كمشروع إصلاحي، مجلة أوقاف، عدد ١٣، ٢٠٠٧م، ص: ٩٣.





جامعة القاهرة

المواطن الموا

جزء من وثيقة وقفية الأميرة فاطمة الخديوى رحمها الله

من الوقفية لإرسال ٢ على الأقل من أبناء المسلمين للمدارس العالية لتعلم العلوم الجديدة،و٣ أسهم خصصتها لتعليم أبناء الفقراء واليتامي وغيرها، مما جعل هذه الوقفية ذات قيمة حضارية كبيرة، تستحق الاقتداء بها من قبل الآخرين.

ومن الأوقاف ذات الطابع الجميل ما أوقفته السيدة مسعودة شاؤول في مملكة البحرين في النصف الثاني من القرن العشرين، والتي أسلمت وتحجبت وتزوجت من تاجر بحريني اسمه محمد علي أمين، وبعد وفاة زوجها أوقفت جميع ثروتها وما ورثته من زوجها لإدارة الأوقاف السنية لصالح حفظ

القرآن الكريم ورعاية اليتامئ، بما في ذلك منزلها الذي كانت تسكن فيه (۱)، وقد ذكرت نانسي خضوري في كتابها (من بدايتنا إلى يومنا الحاضر) أن مسعودة شاؤول قد قررت الانتقال إلى دار العجرة بمدينة المحرق في أواخر عمرها، حيث وافتها المنية، ويذكرها الناس دائماً بحبها للخير ومساعدتها للفقراء، وقبل مماتها وهبت بيتها إلى إدارة الأوقاف السنية بعد محاولات فاشلة قام بها أخوها للحصول على ذلك البيت (۱).

كما ذكرت وقفية حررت بتاريخ ١١ ربيع الآخرة ١٣٣٦ هـ، من قبل الشيخ أحمد بن محمد بن عبدالرزاق آل محمود، وأشهد

<sup>(</sup>۱) مقابلة نانسي خضوري، جريدة الأيام، العدد ٩٩٨١، تاريخ ٦-٨-٢٠١٦م. http://www.sunniwaqf.com موقع إدارة الأوقاف السنية .

<sup>(</sup>٢) خضوري، نانسي إيلي، من بدايتنا إلىٰ يومنا الحاضر،ص ٢٥، ط دار المنار، مملكة البحرين، ٢٠٠٧م.







منزل مسعودة بنت شاؤول قبل ترميمه في منطقة المنامة

نفس المنزل وقد حولته إدارة الأوقاف السنية إلى مبنى إستثماري

الأوقاف على المساجد، و ٣٨% من الأوقاف الأهلية، و ٤٦% من الأوقاف المشتركة(٢).

ويبقى سجل الوقف في المملكة العربية السعودية حافلاً بالوقفيات، حيث يعتبر وقف الأميرة العنود بنت عبدالعزيز آل سعود رحمها الله زوجة الملك فهد بن عبدالعزيز آل سعود رحمه الله التي توفيت عام ١٩٩٩م، عن عمر ناهز ٢٨ سنة، من أكثر الأوقاف تأثيراً في التنمية الاجتماعية والاقتصادية في المجتمع، وله إدارة فاعلة وواعية ومميزة، حيث إنّ وصيتها تعتبر وثيقة علمية وتاريخية وحضارية، فقد أوصت بثلث مالها وهي في عمر ٣٦ عاماً، علىٰ أن يستثمر ثم يصرف عائده في الأعمال الخيرية، وقد شملت في وصيتها بأضحية لها ولوالديها براً بهما، كما أوصت في نهاية الوصية أن تشمل براً بهما، كما أوصت في نهاية الوصية أن تشمل

عليه الشهود، حيث جاء في الوقفية ما يفيد، أن إحدى المحسنات، أعتقت مملوكها وزوجته وأبناءهما الأربعة لوجه الله، ووقفت عليهم بيتها وملكها الكائن في المحرق، وعلى نسلهم وذريتهم بطناً بعد بطن، واشترطت عليهم تعميره وإصلاحه بحسب مقدرتهم(۱).

كما أنّ للمرأة حضورًا قويًّا جدًّا في دولة الكويت، حيث ورد في موقع الأمانة العامة للأوقاف، مجموعة كبيرة من أسماء النساء اللاق ساهمن في إنشاء الأوقاف، منذ بداية توثيق الأوقاف، حيث بلغ عددهن ٢٢٤ واقفة من مجموع الواقفين، مما يشكل ٣٨%، ويشكل عدد الواقفات من النساء ١٦٥ وقفًا، بنسبة ٥٠% من الأوقاف الخيرية، و٧% من

<sup>(</sup>۱) نامليتي، حبيب غلوم، توثيق الوقف حماية للوقف والتاريخ، وثائق الأوقاف السنية بمملكة البحرين (دراسة وتحليل)، طباعة الأمانة العامة للوقف، ط ۱ – ص ۱۲۹ .

<sup>(</sup>٢) راجع سجل العطاء الوقفي - دول الكويت.





أحد الأبراج الاستثمارية لمؤسسة العنود الخيرية

الأيتام، رعاية الأسر المحتاجة، التدريب عن طريق مؤسسة الأميرة العنود الخيرية للتعليم والتدريب الخيري، برنامج الأميرة العنود الخيرية في تدريب الفتيات من الأسر المحتاجة، برنامج طباعة الكتب العلمية، مركز العنود الحضاري لتنمية المجتمع، (للنهوض بالأسرة السعودية في كافة النواحي)، مركز العنود الدولي للتدريب، (لمكافحة المخدرات، والوقاية من الإدمان)، وغيرها من البرامج والمبادرات التي يصعب حصرها، ويمكن الاطلاع عليها في موقع المؤسسة العنود للاستثمارات، وذلك الخيرية، مؤسسة العنود للاستثمارات، وذلك

به قالعب العوق المساور الوسر الوسر المساور ال

وثيقة وقفية الأميرة العنود بنت عبدالعزيز آل سعود

المساعدة لمن احتاج من ذريتها رغم (أنّهم أبناء الملوك) حسب تعبير الأستاذيوسف الحزيم في كتابه امرأة استثنائية، زوجة ملك(١).

وقد تم تأسيس مؤسسة العنود الخيرية عام ١٤٢٠ هي، الموافق ٢٠٠٠م، حيث تبنت مشروعات تنموية للتنمية الاجتماعية من أجل النهوض بالمستوى المعيشي للأسر المحتاجة، وبرامج اقتصادية لتمكين المجتمع السعودي في مجالات العمل عبر التدريب والتأهيل، والبرامج العلمية والصحية وغيرها، ومن هذه البرامج النوعية، برنامج الإسكان الخيري، برنامج رعاية السجناء، برنامج رعاية الخيري، برنامج رعاية السجناء، برنامج رعاية

<sup>(</sup>١) الحزيم، يوسف بن عثمان، امرأة استثنائية، زوجة ملك، ط٦٠١٥، ٢٠١٥م، ص ٤٢.

<sup>(</sup>۲) مؤسسة العنود الخيرية، http://www.alanood.org.sa/Ar/Pages/home.aspx



لإدارة واستثمار مبلغ ( ٥ , ١ مليار ريال)، يكون عائدها لدعم أعمال البر والخير والإحسان التي تقوم بها المؤسسة.

ومما يدل على مساهمة المرأة الفاعلة، ما تناولته وسائل الإعلام عن تبرع مسنة بعمر ٨٠ عاماً، بمبلغ ٠٠٥ مليون ريال سعودي وقفا لله، وقد سبقها تبرع سعودية بمبلغ ١٤٠ مليون ريال، وتبرع فتاة لم يتجاوز عمرها ١٨١ عاماً بمبلغ ٠٥ مليون ريال.

كما ذكر موقع استثمار المستقبل، المتخصص في الأوقاف والوصايا، بأن واقفة باسم عائشة المرشد قد أوقفت أرضاً عام ١٢١٣ هـ، (قبل ٢٢٧ سنة)، وقفاً على أهل القرآن الكريم، فظل هذا الوقف ضائعاً إلى وقت متأخر، حتى أن قيض الله له قاضي السرس: الشيخ عبدالعزيز الحمين، فوثقها توثيقاً شرعياً، وتقدر قيمة الأرض الآن بـ وثيقاً شرعياً، وتقدر قيمة الأرض الآن بـ ١٥٠ مليون ريال سعودي، وهي تابعة لجمعية القرآن الكريم بالرس (٢).

## وفي الختام:

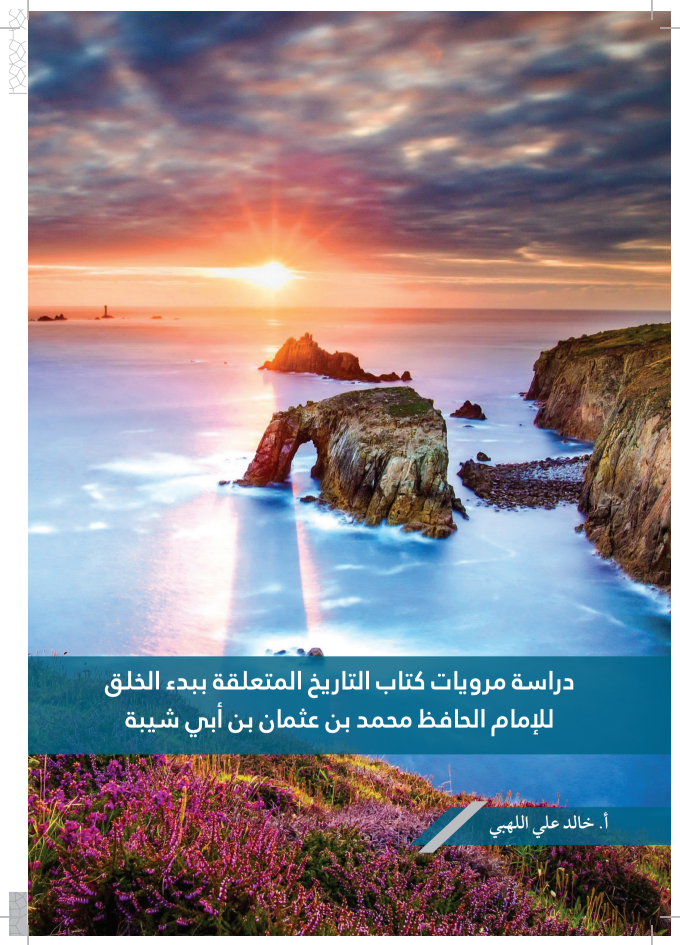
رأينا كيف أن المرأة شريك أساسي في البناء الأسري والمجتمعي، فقد تبوأت مكانةً

محوريةً في صلب التشريعات الإسلامية، مكنتها من القيام بدورها على كافة الأصعدة: الدينية والثقافية والاجتماعية والسياسية والاقتصادية على أتم وجه على الرغم من الموروثات المشوهة والمشبوهة في الأدبيات المنتشرة عبر العصور المختلفة، والتي استغلت بعض الفترات التاريخية التي كان دور المرأة فيها ضعيفًا، بسبب ظروف استثنائية مرت بها المجتمعات الإسلامية، وروجت هذه الأقلام أنّ المرأة كانت طوال التاريخ الإسلامي مهمشة، وقد كرست أقلام بعض المستشرقين والحاقدين على الحضارة الإسلامية هذه الحالة الفكرية، فقد حرصوا على طمس محاسن هذه الحضارة وإبراز الأدبيات المشبوهة مثل ألف ليلة وليلة، وغيرها، وللأسف الشديد هناك بعض المؤسسات الإسلامية الرسمية وغير الرسمية، تروج لهذه النظرة عن جهل.

كما يتضح من الأمثلة المذكورة أن المرأة كانت دائماً في قلب التنمية في الحضارة الإسلامية، وقد كانت في جزء مهم في منظومة الوقف الشاملة، وقد حرصت أن تكون أوقافها اجتماعية واقتصادية بالدرجة الأولى، حتى يكون لها أكبر الأثر في تنمية المجتمعات الحالية والمستقبلية.

<sup>(</sup>١) مجلة المواطن الإلكترونية، عدد يوم الاثنين ١٩-١١-٢٠١٨م.

<sup>(</sup>۲) موقع استثمار المستقبل، http://www.estithmar.org/687





إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً على عبده ورسوله. أما بعد:

فإنّ علم التاريخ من العلوم التي يستفاد منها في سبر العبر والعظات وطلب الاقتداء بمن مضى وسلف، وقد عني الأئمة في القرون الثلاثة الأولى بجمع الحوادث التاريخية عناية فائقة وساقوها غالبًا بالأسانيد ليتسنّى للقارئ التحقق من صدق الخبر.

وفي القرن الثالث الهجري بدأ ظهور المؤلفات التاريخية الشاملة على أساس الترتيب الزمني المتسلسل، فيبدأ المؤرخ (مثلاً) ببداية الخليقة، إلى البعثة النبوية، ثم يذكر الأحداث على نظام الحوليات، أو يرتب التراجم على الطبقات.

ومن علماء القرن الثالث الذين صنفوا وفق هـذا المنهج الإمـام الحافظ المسـند أبو جعفر محمد بن عثمان بن أبي شـيبة العبسـي الكوفي المتوفئ سـنة ٢٩٧هـ، وله كتاب التاريخ، وكان مـن أوعية العلـم كما وصفه الحافظ الذهبي رحمه الله(١).

وقد كان كتاب (التاريخ) لابن أبي شيبة مورداً للعديد من المؤرخين الذين جاءوا

بعده، فنقلوا عنه الكثير من المرويات، ومن أبرزهم الحافظ ابن عساكر رحمه الله في كتابه تاريخ دمشق، فتاريخ دمشق موسوعة تاريخية ضخمة، ضمنها ابن عساكر عشرات الآلاف من المرويات نقلها من مئات الكتب، ومن ضمن هذه الكتب كتب التواريخ، ومن كتب التواريخ التي أكثر الإمام ابن عساكر النقل عنها كتاب التاريخ للإمام الحافظ محمد بن عثمان ابن أبي شيبة رحمه الله.

ويروي ابن عساكر كتاب التاريخ لابن أبي شيبة عن شيخين من شيوخه، وهما(٢):

\* أبو القاسم بن بيان، بلفظ: «أنبأنا أبو القاسم علي بن أحمد بن محمد بن بيان الرزاز، أنا أبو القاسم عبدالملك بن محمد بن عبدالله

<sup>(</sup>١) سير أعلام النبلاء ج١٤ ص٢١.

<sup>(</sup>٢) استفدت في ما يتعلق بعدد المرويات، ومعرفة الأسانيد مما كتبه الدكتور طلال الدعجاني في كتابه (موارد ابن عساكر في تاريخ دمشق) ج١ ص ١٣٨ - ١٤٠.



ابن بشران، أنا أبو علي محمد بن أحمد بن الحسن بن الصواف، حدثنا محمد بن عثمان ابن أبي شيبة»، وهو إسناد عالِ بالإجازة.

\* أبو البركات الأنماطي، ورواه ابن عساكر عن شيخين من شيوخ الأنماطي، بلفظ: (أخبرنا أبو البركات الأنماطي، أنا أبو الفضل أحمد بن الحسن بن أحمد بن خيرون، أنا أبو القاسم بن بشران، أنا أبو علي بن الصواف، حدثنا محمد بن عثمان بن أبي شيبة)، وبلفظ: (أخبرنا أبو البركات، أنا أبو طاهر أحمد بن الصواف، الحسن بن أحمد الباقلاني، أنا ابن بشران، أنا ابن بشران، أنا ابن الصواف، حدثنا ابن أبي شيبة).

وقد صرح الحافظ ابن حجر في أكثر من خمسة عشر موضعاً بالنقل من كتاب التاريخ للحافظ محمد بن عثمان بن أبي شيبة (۱)، منها اثنا عشر موضعاً رواها ابن عساكر في تاريخه، أحد عشر منها بالإسنادين المتقدمين، وبذلك يمكن الجزم أن ابن عساكر يروي كتاب التاريخ للحافظ محمد بن عثمان بن أبي شيبة بهذين الإسنادين.

وقد تميز كتاب التاريخ للحافظ محمد ابن عثمان بن أبي شيبة بسعة المادة التاريخية، ويظهر ذلك جليًّا من خلال كثرة مرويات الكتاب، وسعة الحقبة الزمنية التي تناولها، والتي تمتد من بدء الخلق وحتي عصر المؤلف، ومرادى في هذا البحث نشر جزء من دراستي للكتاب، يحوي عدداً من المرويات المتعلقة ببدء الخلق والتي اقتبسها ابن عساكر من كتاب التاريخ للحافظ محمد بن عثمان بن أبى شيبة، وسأذكر هذه المرويات بأسانيدها ابتداء من شيوخ ابن أبي شيبة، ثم أفصل بين المروية والدراسة بلفظ (التعليق)، وقد تناولتُ في هذه الدراسة ست مرويات، مروية واحدة عن عمر الدنيا، ومروية عن خلق الأيام، وأربع مرويات عن بناء البيت الحرام، وأسأل الله التوفيق والإعانه إنه ولي ذلك والقادر عليه وصلى الله على نبينا محمد.

### المرويات المتعلقة ببدء الخلق

عمر الدنيا:

١ - نا المنجاب، يعني: ابن الحارث(٢)،

<sup>(</sup>١) ينظر: الإصابة ج٢ ص ٥١٦، ٣٣، ٩٣، ج٤ ص ٥٦٩.

<sup>(</sup>٢) منجاب - بكسر أوله وسكون ثانيه ثم جيم ثم موحدة - بن الحارث بن عبدالرحمن التميمي أبو محمد الكوفي، ثقة، من العاشرة، مات سنة إحدى وثلاثين [ومائتين] (التقريب/ ٦٨٨٢).



نا أبو عامر الأسدي (۱)، عن سفيان (۲)، عن الأعمش ((7))، عن أبي صالح (۱)، عن كعب قال: الدنيا ستة آلاف سنة (7).

#### التعليق:

وقد نقل ذلك عن كعب الأحبار يعقوب بن سفيان (۷) وأبو نعيم (۸)، ورُويَ مثله عن وهب ابن منبه، وزاد وهب: قد مضى منها خمسة آلاف سنة وستمائة سنة (۹)، وذكر الطبري أنه رُوي عن رسول الله عليه أن الدنيا ستة آلاف سنة ولم يصححه، وقال: «لو كان صحيحاً

سنده لم نعد القول به إلى غيره »(١٠).

وروي عن ابن عباس: أن الدنيا سبعة آلاف سنة (۱۱)، ومال إليه الطبري ورجحه واستدل له، وحدد كم بقي من عمر الدنيا، وأنه خمسمائة عام (۱۲).

وقد تبين بطلان ذلك، قال ابن الجوزي: «والذي مال إليه الطبري ونصره: أنه قد بقي من الدنيا من حين قال رسول الله عليه هذا خمسمائة سنة، فقد ظهر بطلان هذا القول بما قد غبر من السنين» (۱۳).

- (۱) قال الشيخ الألباني في تخريجه لأحد الأحاديث: «وفيه أبو عامر القاسم بن محمد الأسدي، ولم أر من ترجمه». سلسلة الأحاديث الصحيحة ج٧ ص ٦٢٩.
  - وأورده ابن أبي حاتم فلم يذكر فيه جرحاً ولا تعديلاً، فهو في عداد المجهولين. الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ج٧ ص١١٩.
- (٢) سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري أبو عبدالله الكوفي، ثقة حافظ فقيه عابد إمام حجة، من رؤوس الطبقة السابعة، وكان ربما دلس، مات سنة إحدى وستين [ومائة]، وله أربع وستون (التقريب/ ٢٤٤٥).
- (٣) سليمان بن مهران الأسدي الكاهلي أبو محمد الكوفي الأعمش، ثقة حافظ عارف بالقراءات ورع لكنه يدلس، من الخامسة (التقريب/ ٢٦١٥).
- (٤) ذكوان أبو صالح السمان الزيات المدني، ثقة ثبت وكان يجلب الزيت إلى الكوفة، من الثالثة، مات سنة إحدى ومائة (التقريب/ ١٨٤١).
- (٥) كعب بن ماتع الحميري أبو إسحاق المعروف بكعب الأحبار، ثقة، من الثانية مخضرم، كان من أهل اليمن فسكن الشام، مات في آخر خلافة عثمان وقد زاد على المائة، وليس له في البخاري رواية إلا حكاية لمعاوية فيه، وله في مسلم رواية لأبي هريرة عنه من طريق الأعمش عن أبي صالح (التقريب/ ٥٦٤٨).
  - (٦) تاریخ دمشق ج۱ ص ۲۸، ۲۹.
  - (٧) المعرفة والتاريخ ج٣ ص ٢٤٨.
    - (٨) حلية الأولياء ج٦ ص ١٣.
- (٩) تاريخ الرسل والملوك ج١ ص ١٠، الهداية إلى بلوغ النهاية ج١١ ص ٧١٨٤، الجامع لأحكام القرآن للقرطبي ج ١٧ ص ١٢٥، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار ج٢ ص ١٤.
  - (١٠) تاريخ الطبري ج١ ص ١٧.
  - (۱۱) تاريخ الطبري ج١ ص ١٠.
  - (۱۲) تاريخ الطبري ج١ ص ١٦، ١٧.
  - (١٣) المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ج١ ص ١٢٧.



وقال ابن القيم في المنار المنيف: «وهذا الأثر فيه مخالفة لصريح القرآن؛ لأن فيه تحديد مقدار الدنيا وأنها سبعة آلاف ونحن في الألف السابعة، وهذا من أبين الكذب؛ لأنه لو كان صحيحًا لكان كل أحد عالمًا أنه قد بقي للقيامة من وقتنا هذا مائتان وإحدى وخمسون سنة والله تعالى يقول: ﴿ يَشْعُلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهَا قُلُ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِندَ رَقِيٍّ لَا يُجُلِّمَ الوقَيْمَ إِلَّا هُوَ مُنْ فَقُلْتُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ لَا تَأْتِيكُمُ اللَّهِ وَلَكِينَ الكَّوْنَكَ كَالنَّسِ لَا يَقْلَدُنُ فَي السَّعَوْنَكَ ﴿ اللَّهِ مَلْكُونَكَ كَانَتُ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ لَا النَّي كُونَكَ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ لَا اللَّهُ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ لَكُنْ كَانَتُ عَنْ السَّاعَةِ أَيَّانَ لَعَنْ اللَّهُ وَلَكِينَ التَّاتِيكُمُ اللَّهُ وَلَكِينَ أَكُثَرَ لَكُونَكَ كَانَتُ عَنْ اللَّهِ وَلَكِينَ أَكُثَرَ لَكُونَكَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [الأعراف: ١٨٧]»(١).

وقال الحافظ ابن رجب: «لكن مدة الماضي من الدنيا إلى بعثة محمد على ومدة الباقي منها إلى يوم القيامة، لا يعلمه على الحقيقة إلا الله عن وجل، وما يذكر في ذلك فإنما هو ظنون لا تفيد علماً»(٢).

وذكر الحافظ ابن حجر أن الإعراض عن تحديد مدة عمر الدنيا أولى، قال رحمه الله في الفتح: «والأثر فيه يحيىٰ بن يعقوب القاص

الأنصاري، قال البخاري: منكر الحديث، وشيخه هو فقيه الكوفة وفيه مقال، فالصواب الإعراض عن ذلك»(٣).

وقال المناوي في فيض القدير: "وما أورده ابن جرير الطبري في مقدمة تاريخه عن ابن عباس من قوله: الدنيا جمعة من جمع الآخرة كل يوم ألف سنة، فغير ثابت، وبتقدير صحته فالأخبار الثابتة في الصحيحين كما قال الحافظ ابن حجر تقتضي كون مدة هذه الأمة نحو الربع أو الخمس من اليوم؛ لما ثبت في حديث ابن عمر: إنما أجلكم فيمن مضى قبلكم كما بين صلاة العصر وغروب الشمس، قال: فإذا ضم هذا إلى قول ابن عباس زاد على الألف زيادة كثيرة، والحق أن ذلك لا يعلم حقيقته إلا الله تعالى (3).

وقد نقل عدد من أهل العلم في ذلك أقوالاً كثيرة ومتباينة (٥)، ولم أقف على شيء يثبت عن رسول الله ﷺ في تحديد عمر الدنيا، والصواب والله أعلم أنّ عمر الدنيا لا يعلمه إلا الله، وهو ما

<sup>(</sup>١) المنار المنيف في الصحيح والضعيف ص٨٠.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن رجب ج٤ ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري شرح صحيح البخاري ج١١ ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٤) فيض القدير ج٣ ص ٥٤٧.

<sup>(</sup>٥) تاريخ الطبري ج ١ ص ١٠- ١٩، المسالك والممالك للبكري ج ١ ص ١٩- ١٥، المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ج ١ ص تاريخ الطبري ج ١ ص ١٩٠ ، ١٢١، ١٢٦، ١٢٧، ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر ج ١ ص ١٤ ، ١٤، ١٤، المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار للمقريزي ج ٢ ص ٤ - ١٧، لقطة العجلان مما تمس إلى معرفته حاجة الإنسان ج ١ ص ١٥ - ٦٥.



ذهب إليه ابن الجوزي وابن القيم وابن رجب وابن حجر والمناوي وغيرهم من أهل العلم، وهو ما يدل عليه صريح القرآن والسنة.

## خلق الأيام:

7 حدثني يحيى بن عبدالحميد (۱) وإسماعيل بن موسى (۲) قالا: حدثنا شريك (۳)، عن غيلان (٤) عن ابن عباس، قال: عن غالب بن غيلان (٤)، عن ابن عباس، قال: أول ما خلق الله تعالى وتبارك الأحد فسماه الاثنين فخلق الأحد، ثم خلق الاثنين فسماه الاثنين فخلق فيها السموات والأرض، ثم خلق الثلاثاء فسماه ثالثاً فخلق فيه الجبال فمن ثم يقول الناس يوم ثقيل، ثم خلق الأربعاء فسماه رابعاً فخلق فيه مواقع الأشجار والأنهار، ثم خلق الخميس فضماه خامساً فخلق فيه البهائم والوحش، ثم

خلق الجمعة فخلق فيه آدم والأمهات، وفرغ تبارك وتعالىٰ يوم السبت، ثم قرأ ابن عباس: ﴿ قُلْ أَيِنَكُمْ لَتَكُفُرُونَ بِاللَّذِى خَلَقَ ٱلْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعَلُونَ لَهُ وَ أَندَاداً ذَلِكَ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ [فُصّلت: 9]، الآية كلها(٥).

#### التعليق:

وقد روئ حديث خلق الأيام عدد من الأئمة موقوفاً على ابن عباس (٢)، وحديث خلق الأيام وما خلق الله فيها ذكره الإمام مسلم في صحيحه عن أبي هريرة مرفوعاً للنبي على بغير ترتيب المروية، وفيه: «خلق الله عز وجل التربة يوم السبت، وخلق فيها الجبال يوم الأحد، وخلق الشجر يوم الاثنين، وخلق المكروه يوم الثلاثاء، وخلق النوريوم الأربعاء، وبث فيها الثلاثاء، وخلق النوريوم الأربعاء، وبث فيها

<sup>(</sup>١) يحيىٰ بن عبدالحميد بن عبدالرحمن بن بشمين - بفتح الموحدة وسكون المعجمة - الحماني - بكسر المهملة وتشديد الميم -الكوفي، حافظ إلا أنهم اتهموه بسرقة الحديث، من صغار التاسعة، مات سنة ثمان وعشرين [ومائتين] (التقريب/ ٧٥٩١).

 <sup>(</sup>٢) إسماعيل بن موسى الفزاري أبو محمد أو أبو إسحاق الكوفي نسيب السدي أو ابن بنته أو ابن أخته، صدوق يخطىء رمي بالرفض،
 من العاشرة، مات سنة خمس وأربعين [ومائتين] ( التقريب/ ٤٩٦).

<sup>(</sup>٣) شريك بن عبدالله النخعي الكوفي القاضي بواسط ثم الكوفة أبو عبدالله، صدوق يخطى عكثيراً تغير حفظه منذ ولي القضاء بالكوفة، وكان عادلاً فاضلاً عابداً شديداً على أهل البدع، من الثامنة، مات سنة سبع أو ثمان وسبعين [ومائة] (التقريب/ ٢٧٨٧).

<sup>(</sup>٤) غالب بن غيلان الأنصاري كوفي، روئ عن ابن عباس، روئ عنه شريك سمعت أبي يقول ذلك، قال أبو محمد: كذا روئ الحماني عن شريك عن غالب بن غيلان عن ابن عباس في خلق الأيام، وروئ هذا الحديث يزيد بن هارون عن شريك عن غالب بن غيلان عن عالب بن غيلان عباس، فبان أن غالباً لم يدرك ابن عباس إذا ادخل بينهما عطاء. الجرح والتعديل لابن أبي حاتم ج٧ ص ٤٧، وذكره البخاري في تاريخه الكبير دون الكلام عنه بجرح أو تعديل. التاريخ الكبير للبخاري ج٧ ص ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) تاریخ دمشق ج۱ ص ۵۱،۵۰.

<sup>(</sup>٦) الأوائل لأبي عروبة الحراني ص ٤٢، المستدرك على الصحيحين ج٢ ص ٤٢٩، العظمة لأبي الشيخ الأصبهاني ج٤ ص ١٣٦١، التوحيد لابن منده ص ١٨٦.



الدواب يوم الخميس، وخلق آدم عليه السلام بعد العصر من يوم الجمعة في آخر الخلق في آخر ساعة من ساعات الجمعة فيما بين العصر إلى الليل (۱). وقد روى هذا الحديث جمع من أهل العلم (۲).

والآثار الموقوفة مأخوذة من مسلمة أهل الكتاب، ككعب الأحبار وغيره، بل وذهب كثير من أهل العلم إلى إعلال الحديث الوارد في صحيح مسلم، وقالوا: إن الأصح أن الحديث موقوف على كعب الأحبار، وليس من قول النبي عليه فقد ذكره البخاري مختصراً ومعلقاً في تاريخه، وقال: «وقال بعضهم: عن أبي هريرة عن كعب، وهو أصح»(٣).

وقال الحافظ ابن كثير في تفسيره بعد أن أورد الحديث من طريق مسلم: «هذا الحديث من غرائب صحيح مسلم، وقد تكلم عليه ابن المديني والبخاري، وغير واحد من الحفاظ، وجعلوه من كلام كعب، وأن أبا هريرة إنما

سمعه من كلام كعب الأحبار، وإنما اشتبه على بعض الرواة، فجعله مرفوعاً»(٤)، وقال في موضع آخر: «وفيه استيعاب الأيام السبعة، والله تعالى قد قال: ﴿ اللَّهِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالله تعالى قد قال: ﴿ اللَّهِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالله اللَّه تعالى في سِتَّةِ أَيّامِ ثُمّ اسْتَوَى عَلَى وَاللَّهُ مَا يَنْنَهُما فِي سِتَّةِ أَيّامِ ثُمّ اسْتَوى عَلَى الْعَرْشِ الرَّحْمَنُ فَسَكُلُ بِهِ خَبِيرًا ﴾ [الفرقان: ٩٥]، ولهذا تكلم البخاري وغير واحد من الحفاظ في هذا الحديث، وجعلوه من رواية البي هريرة عن كعب الأحبار، ليس مرفوعا، والله أعلم»(٥).

وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في الفتاوئ: «وأما الحديث الذي رواه مسلم في قوله: (خلق الله التربة يوم السبت) فهو حديث معلول قدح فيه أئمة الحديث كالبخاري وغيره، وقال البخاري: الصحيح أنه موقوف على كعب الأحبار، وقد ذكر تعليله البيهقي أيضاً، وبينوا أنه غلط ليس مما رواه أبو هريرة عن النبي عيد وهو مما أنكر الحذاق على مسلم إخراجه إياه»(٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم ج٤ ص ٢١٤٩ حديث رقم (٢٧٨٩).

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد ج ۱۶ ص ۸۲، السنن الكبرئ للنسائي ج ۱۰ ص ۲۰، مسند أبي يعلىٰ الموصلي ج ۱۰ ص ۱۳، صحيح ابن خزيمة ج٣ ص ١١٧، صحيح ابن حبان ج ١٤ ص ٣٠، العظمة لأبي الشيخ الأصبهاني ج٤ ص ١٣٦، السنن الكبرئ للبيهقي ج٩ ص ٥.

<sup>(</sup>٣) التاريخ الكبير للبخاري ج١ ص ٤١٤، ٤١٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم للحافظ ابن كثير ج١ ص ٢١٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن كثير ج٣ ص ٤٢٦.

<sup>(</sup>٦) مجموع الفتاوي ج ١٧ ص ٢٣٦، ٢٣٥.



فيكون بذلك كل ما روي في هذا الباب من الإسرائيليات التي رواها الصحابة عن كعب الأحبار وغيره من مسلمة أهل الكتاب، والله أعلم.

### بناء البيت الحرام:

 $^{(1)}$  انبأنا إبراهيم بن محمد بن ميمون انبأنا داود بن الزبرقان البصري البانا داود بن أبى جهضم البان عن أبى جهضم البان عباس: أنه

كتب إلى أبي الخالد<sup>(٥)</sup> يسأله عن أشياء من البيت، فكتب إليه: إن البيت أسس على خمسة أحجار: حجر من أحد، وحجرين من طور سيناء<sup>(١)</sup> ولبنان، وحجر من تين<sup>(٧)</sup>، وحجر من حراء<sup>(٨)</sup>.

إنبأنا إبراهيم، أنبأنا داود، عن أبي عبدالوهاب<sup>(٩)</sup>، عن مجاهد<sup>(١١)</sup>، قال: بني البيت من أربعة أجبل: من حراء وطور زيتا<sup>(١١)</sup>
 وطور سينا ولبنان<sup>(١١)</sup>.

<sup>(</sup>١) إبراهيم بن محمد بن ميمون الكوفي، قال الأزدي: منكر الحديث. لسان الميزان ج١ ص١٠٧.

<sup>(</sup>٢) داود بن الزبرقان الرقاشي البصري، نزيل بغداد متروك وكذبه الأزدي، من الثامنة، مات بعد الثمانين [ومائة] (التقريب/ ١٧٨٥).

<sup>(</sup>٣) حماد بن سلمة بن دينار البصري أبو سلمة، ثقة عابد أثبت الناس في ثابت وتغير حفظه بأخرة، من كبار الثامنة، مات سنة سبع وستين [ومائة] (التقريب/ ١٤٩٩).

<sup>(</sup>٤) موسىٰ بن سالم أبو جهضم مولىٰ آل العباس، صدوق، من السادسة (التقريب/ ٦٩٦٢).

<sup>(</sup>٥) لم أعرفه، وفي المختصر (كتب إلىٰ خالد). ينظر: مختصر تاريخ دمشق ج ١ ص ٢٨٦.

<sup>(</sup>٦) قال ياقوت الحموي: «بكسر السين ويروئ بفتحها، قال الليث: طور سيناء جبل، وقال أبو إسحاق: قيل: إن سيناء حجارة، والله أعلم، وهو اسم جبل بقرب أيلة. وعنده بليد فتح في زمن النبي رضي سنة تسع صلحًا، وما أظنه إلا الذي تقدم ذكره بأنه كورة بمصر، وقال الجوهري: طور سيناء جبل بالشام، وهو طور أضيف إلىٰ سيناء، وهو شجر». معجم البلدان ج٤ ص ٤٨.

 <sup>(</sup>٧) قال ياقوت الحموي: «التين والزيتون جبلان بالشام، وقيل: التين جبال ما بين حلوان إلى همذان، والزيتون جبال بالشام، وقيل:
 التين مسجد نوح عليه السلام، والزيتون البيت المقدس، وقيل: التين مسجد دمشق، وقيل: التين شعب بمكة يفرغ سيله في بلدح».
 معجم البلدان ج٢ ص ٢٩.

<sup>(</sup>۸) تاریخ دمشق ج۲ ص ۳٤۲، ۳٤۷.

<sup>(</sup>٩) لم أقف له علىٰ ترجمة.

<sup>(</sup>١٠)مجاهد بن جبر - بفتح الجيم وسكون الموحدة- أبو الحجاج المخزومي مولاهم المكي، ثقة إمام في التفسير وفي العلم، من الثالثة، مات سنة إحدى أو اثنتين أو ثلاث أو أربع ومائة، وله ثلاث وثمانون (التقريب/ ٦٨٤).

<sup>(</sup>١١) قال ياقوت الحموي: "طور زيتا الجزء الثاني بلفظ الزيت من الأدهان، وفي آخره ألف: علم مرتجل لجبل بقرب رأس عين عند قنطرة الخابور على رأسه شجر زيتون يسقيه المطر، ولذلك سمي طور زيتا، وفي فضائل البيت المقدس: وفيه طور زيتا. . وهو مشرف على المسجد، وفيما بينهما وادي جهنم، ومنه رفع عيسى بن مريم عليه السلام، وفيه ينصب الصراط، وفيه صلى عمر بن الخطاب رضى الله عنه، وفيه قبور الأنبياء». معجم البلدان ج٤ ص ٤٤، ٨٤.

<sup>(</sup>۱۲) تاریخ دمشق ج۲ ص ۳٤۷.



٥- أنبأنا إبراهيم بن محمد بن ميمون، أنبأنا داود بن الزبرقان، عن مطر الوراق(۱) وسعيد(۲)، عن قتادة(۳) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذَ عَن قَتَادة (تُ) في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِذَ يَرَفَعُ إِبْرَهِعُمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَا أَلْكِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧]، مِنا أَنْكَ أَنْتَ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [البقرة: ١٢٧]، قال قتادة: ذكر لنا أنهما بنياه على أمر قديم كان قبلهما فبنياه من خمسة أجبل: من حراء ولبنان أو لبنان والجودي وطور سينا وطور زيتا، وبنيا القواعد من حراء (2).

7 - أنبأنا أحمد بن عبدالله بن [يونس]<sup>(°)</sup>، أنبأنا داود [العطار]<sup>(۱)</sup> عن ابن جريج<sup>(۷)</sup>، قال: بنى أساس الكعبة من خمسة أجبل: من طور

سينا ومن طور زيتا ومن لبنان ومن الجودي ومن حراء (^^).

#### التعليق:

روى الأزرقي مرويتين عن بناء البيت، الأولى: عن أبي قلابة، وفيها: أنّ مَن بناه مِن هذه الأحجار آدم عليه السلام. والثانية: عن قتادة، وفيها: أن من بناه إبراهيم عليه السلام.

وروى الطبري مروية عن عطاء فيها: أن من بنى البيت آدم (۱۰۰)، وجاءت مروية في مصنف عبدالرزاق: أن آدم أول من بنى البيت من هذه الأجبل الخمسة، لكنها أيضاً مقطوعة فهي

<sup>(</sup>۱) مطر - بفتحتين - بن طهمان الوراق أبو رجاء السلمي مولاهم الخراساني، سكن البصرة صدوق كثير الخطأ وحديثه عن عطاء ضعيف، من السادسة، مات سنة خمس وعشرين [ومائة]، ويقال: سنة تسع (التقريب/ ٦٦٩٩).

<sup>(</sup>٢) سعيد بن أبي عروبة مهران اليشكري مولاهم أبو النضر البصري، ثقة حافظ له تصانيف كثير التدليس واختلط وكان من أثبت الناس في قتادة، من السادسة، مات سنة ست، وقيل: سبع وخمسين [ومائة] (التقريب/ ٢٣٦٥).

<sup>(</sup>٣) قتادة بن دعامة بن قتادة السدوسي أبو الخطاب البصري، ثقة ثبت، يقال: ولد أكمه، وهو رأس الطبقة الرابعة، مات سنة بضع عشرة [ومائة] (التقريب/ ١٨ ٥٥).

<sup>(</sup>٤) تاریخ دمشق ج۲ ص ۳٤۸.

<sup>(</sup>٥) في تاريخ دمشق (مؤنس)، والصواب ما أثبت، وهو أحمد بن عبدالله بن يونس التميمي اليربوعي الكوفي، ثقة حافظ، من كبار العاشرة، مات سنة سبع وعشرين [ومائتين] (التقريب/ ٦٣).

<sup>(</sup>٦) في تاريخ دمشق (داود القطان)، ولعله تصحيف، والصواب والله أعلم ما أُثبت؛ وذلك بالنظر للشيوخ والتلاميذ في تهذيب الكمال. وهـو داود بـن عبدالرحمـن العطار أبو سـليمان المكي، ثقة لم يثبت أن ابـن معين تكلم فيه، من الثامنة، مات سـنة أربع أو خمس وسبعين [ومائة]، وكان مولده سنة مائة (التقريب/ ١٧٩٨).

<sup>(</sup>٧) عبدالملك بن عبدالعزيز بن جريج الأموي مولاهم المكي، ثقة فقيه فاضل وكان يدلس ويرسل، من السادسة، مات سنة خمسين أو بعدها وقد جاز السبعين، وقيل جاز المائة، ولم يثبت (التقريب/ ٤١٩٣).

<sup>(</sup>۸) تاریخ دمشق ج۲ ص ۳٤۸.

<sup>(</sup>٩) أخبار مكة وما جاء فيها من الآثار ج١ ص٦٣.

<sup>(</sup>١٠) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ج٢ ص ٥٤٩.



موقوفة على عطاء، وعقب الحافظ ابن كثير على مروية عطاء، وعقب الحافظ ابن كثير على مروية عطاء بقوله: «وهذا صحيح إلى عطاء، ولكن في بعضه نكارة، والله أعلم»(١).

ونقل الحافظ العيني مرويات في ذكر هذه الجبال وبيَّن مواضعها (٢)، ونقل عدد من أهل العلم مرويات مختلفة في ذلك (٣).

واختُلف في أول من بنى الكعبة، فقيل: الملائكة، وقيل: آدم، وذكر تقي الدين الفاسي أنّ كِلا البِنائين المذكورَين غير ثابتين، قال رحمه الله: «وذكر النووي في (تهذيب الأسماء واللغات)(٤) بناء الملائكة للكعبة، وعد ذلك أول بنائها، ولم يذكر بناء آدم للكعبة، وذلك عجيب منه؛ لأن بناء آدم في الشهرة كبناء الملائكة أو أشهر، وإن كانا غير ثابتين، وكلا البنائين على تقدير صحتهما تأسيس، والله أعلم»(٥).

ولم أقف على أي من هذه المرويات بسند متصل للرسول عليه وغالب الأمر أن ذلك مما تُلقى من أهل الكتاب، والله أعلم.

# فهرس المصادر والمراجع القرآن الكريم.

\* الأوائل لأبي عروبة الحراني، الحسين ابن محمد بن أبي معشر مودود السُّلَمي ابن محمد بن أبي معشر مودود السُّلَمي الجَزَري الحرَّاني، تحقيق: مشعل بن باني الجبرين المطيري، دار ابن حزم، لبنانبيروت، الطبعة: الأولىٰ، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م.

\* البلدان لابن الفقيه، أبو عبدالله أحمد ابن محمد بن إسحاق الهمداني المعروف بابن الفقيه، المحقق: يوسف الهادي، عالم الكتب، بيروت، الطبعة: الأولىٰ، ١٤١٦هـ - ١٩٩٦م.

\* التاريخ الكبير للبخاري، محمد بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، إشراف: محمد عبدالمعيد خان، الطبعة: دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد – الدكن.

\* تاريخ دمشق، أبو القاسم علي بن الحسن ابن هبة الله المعروف بابن عساكر، تحقيق: عمروبن غرامة العمروي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤١٥هـ – ١٩٩٥م.

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير ج١ ص ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) عمدة القاري شرح صحيح البخاري ج١٥ ص ٢٥٨، ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) البلدان لابن الفقيه ج١ ص ٧٦، ، المسالك والممالك للبكري ج١ ص ٦٣، حياة الحيوان الكبرئ ج٢ ص ٨٥.

<sup>(</sup>٤) تهذيب الأسماء واللغات ج٤ ص ١٢٤.

<sup>(</sup>٥) شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام ج١ ص ١٢٥.



\* تفسير القرآن العظيم للحافظ ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي البصري ثم الدمشقي، المحقق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، الطبعة: الثانية، ١٤٢٠هـ – ١٩٩٩م.

\* تقريب التهذيب، أحمد بن علي بن محمد بن حلي بن محمد بن حجر العسقلاني، تحقيق: أبو الأشبال صغير أحمد شاغف الباكستاني، دار العاصمة للنشر والتوزيع، ١٤٢١هـ.

\* تهذيب الأسماء واللغات ، أبو زكريا محيي الدين يحيى بن شرف النووي، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان.

\* التوحيد لابن منده ، أبو عبدالله محمد بن إسحاق بن محمد بن يحيى بن مَنْدَه العبدي، تحقيق: د. علي بن محمد ناصر الفقيهي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، دار العلوم والحكم، سوريا، الطبعة: الأولى، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م.

\* جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد ابن جرير بن يزيد بن كثير أبو جعفر الطبري، تحقيق: د. عبدالله بن عبدالمحسن التركي، دار هجر للطباعة والنشر والتوزيع والإعلان،

الطبعة: الأولى، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م.

\* الجامع لأحكام القرآن، أبو عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري الخزرجي شمس الدين القرطبي، تحقيق: هشام سمير البخاري، دار عالم الكتب، الرياض – المملكة العربية السعودية، ٢٠٠٣م.

\* حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبدالله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني، السعادة، بجوار محافظة مصر، ١٣٩٤هـ – ١٩٧٤م.

\* حياة الحيوان الكبرئ، محمد بن موسى ابن عيسى بن علي الدميري، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٢٤هـ.

\* ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، عبدالرحمن بن محمد بن محمد بن خلدون أبو زيد ولي الدين الحضرمي الإشبيلي، المحقق: خليل شحادة، دار الفكر، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م.

\* السنن الكبرئ للبيهقي، أحمد بن الحسين بن علي بن موسى الخُسْرَوْجِردي الخراساني أبو بكر البيهقي، المحقق: محمد



عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت -لبنان، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م.

\* السنن الكبرئ للنسائي، أبو عبدالرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني النسائي (المتوفى: ٣٠٣هـ)، حققه وخرج أحاديثه: حسن عبدالمنعم شلبي، أشرف عليه: شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الأولىٰ، ١٤٢١هـ - ٢٠٠١م.

\* سير أعلام النبلاء، شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي، المحقق: مجموعة من المحققين بإشراف الشيخ شعيب الأرناؤوط، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الثالثة، 19۸٥هـ ١٩٨٥م.

\* شفاء الغرام بأخبار البلد الحرام ، محمد ابن أحمد بن علي تقي الدين الحسني الفاسي، دار الكتب العلمية، الطبعة: الأولىٰ، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م.

\* صحيح ابن حبان، محمد بن حبان ابن أحمد بن حبان ابن أحمد بن حبان بن معاذ بن مَعْبدَ التميمي أبو حاتم الدارمي البُستي، المحقق: شعيب الأرنؤوط، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م.

\* صحيح ابن خزيمة، أبو بكر محمد بن إسحاق بن خزيمة بن المغيرة بن صالح بن بكر السلمي النيسابوري، المحقق: د. محمد مصطفى الأعظمي، المكتب الإسلامي، بيروت.

\* صحيح مسلم ، مسلم بن الحجاج أبو الحسن القشيري النيسابوري، المحقق: محمد فؤاد عبدالباقي، دار إحياء التراث العربي،

\* العظمة لأبي الشيخ الأصبهاني، أبو محمد عبدالله بن محمد بن جعفر بن حيان الأنصاري المعروف بأبي الشيخ الأصبهاني، المحقق: رضاء الله بن محمد إدريس المبار كفوري، دار العاصمة، الرياض، الطبعة: الأولى، ١٤٠٨هـ.

\* عمدة القاري شرح صحيح البخاري، أبو محمد محمود بن أحمد بن موسى الحنفي بدر الدين العيني، دار إحياء التراث العربي، بيروت.

\* فتح الباري شرح صحيح البخاري، زين الدين عبدالرحمن بن أحمد بن رجب ابن الحسن السلامي البغدادي ثم الدمشقي الحنبلي، تحقيق: السيد عزّت المرسى، مكتبة



الغرباء الأثرية، المدينة النبوية، الطبعة: الأولىٰ، ١٤١٧هـ - ١٩٩٦م.

\* فيض القدير ، زين الدين محمد المدعو بعبدالرؤوف بن تاج العارفين بن علي بن زين العابدين العابدين العدادي ثم المناوي القاهري، المحقق: ماجد الحموي، المكتبة التجارية الكبرئ، مصر، الطبعة: الأولىٰ، ١٣٥٦هـ.

\* لقطة العجلان مما تمس إلى معرفته حاجة الإنسان، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي بن لطف الله الحسيني البخاري القِنَّوجي، دار الكتب العلمية، بيروت - لبنان، الطبعة: الأولى، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.

\* مجموع الفتاوئ، تقي الدين أبو العباس أحمد بن عبدالحليم بن تيمية الحراني، المحقق: عبدالرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، عام النشر: ١٤١٦هـ-١٩٩٥م.

\* مختصر تاريخ دمشق، محمد بن مكرم ابن علي أبو الفضل جمال الدين ابن منظور الأنصاري الرويفعي الإفريقي، المحقق: روحية النحاس ورياض عبدالحميد مراد

ومحمد مطيع، دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، دمشق - سوريا، الطبعة: الأولئ، 1807هـ - ١٩٨٤م.

\* المسالك والممالك للبكري، أبو عبيد عبدالله بن عبدالعزيز بن محمد البكري الأندلسي، دار الغرب الإسلامي عام النشر: ١٩٩٢م.

\* المستدرك على الصحيحين ، أبو عبدالله الحاكم محمد بن عبدالله النيسابوري، تحقيق: مصطفى عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى ١٤١١هـ-

\* مسند أبي يعلى الموصلي، أبو يعلى أحمد بن علي بن المثنى بن يحيى بن عيسى ابن هلال التميمي، الموصلي، المحقق: حسين سليم أسد، دار المأمون للتراث، دمشق، الطبعة: الأولى، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.

\* مسند أحمد ، أبو عبدالله أحمد بن محمد ابن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني، المحقق: شعيب الأرنووط وعادل مرشد وآخرون، إشراف: د. عبدالله بن عبدالمحسن التركي، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولىٰ، ١٤٢١هـ مرسد ٢٠٠١م.



\* معجم البلدان، شهاب الدين أبو عبدالله ياقوت بن عبدالله الرومي الحموي، دار صادر، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٩٩٥م.

\* المعرفة والتاريخ، يعقوب بن سفيان، تحقيق: أكرم ضياء العمري، مؤسسة الرسالة، بيروت، الطبعة: الثانية، ١٤٠١هـ - ١٩٨١م.

\* المنار المنيف في الصحيح والضعيف، محمد بن أبي بكر بن أيوب بن سعد شمس الدين ابن قيم الجوزية، تحقيق: عبدالفتاح أبو غدة، مكتبة المطبوعات الإسلامية، حلب، الطبعة: الأولئ، ١٣٩٠هـ – ١٩٧٠م.

\* المنتظم في تاريخ الملوك والأمم ، جمال الدين أبو الفرج عبدالرحمن بن علي بن محمد ابن الجوزي، تحقيق: محمد عبدالقادر عطا ومصطفئ عبدالقادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولىٰ، ١٤١٢هـ – ١٩٩٢م.

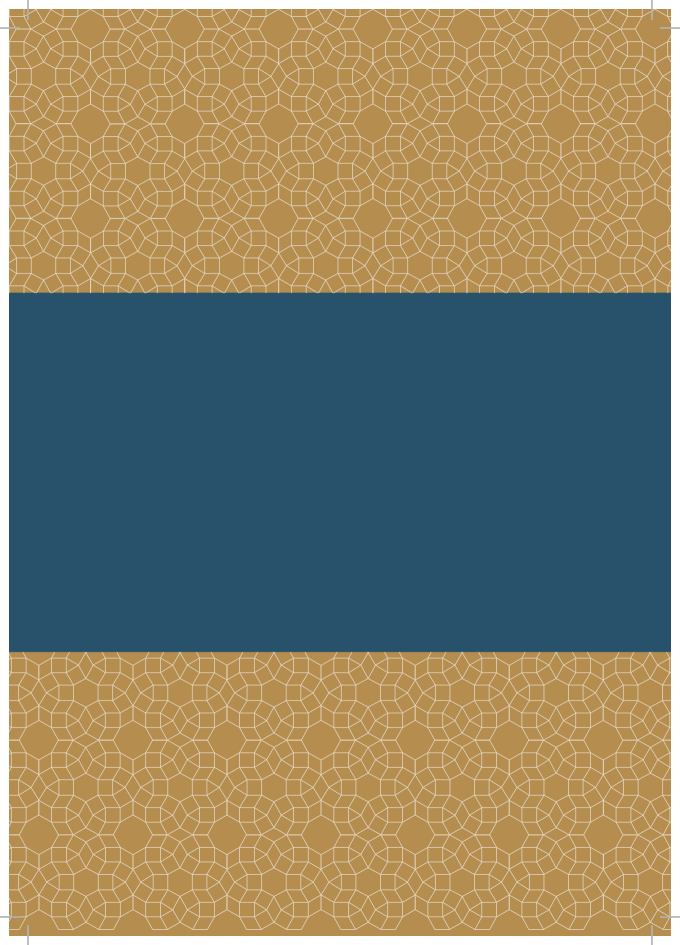
\* موارد ابن عساكر في تاريخ دمشق للدكتور طلال الدعجاني، د. طلال بن سعود الدعجاني، عمادة البحث العلمي بالجامعة الإسلامية بالمدينة المنورة، الطبعة الأولى، ٢٠٠٤هـ - ٢٠٠٤م.

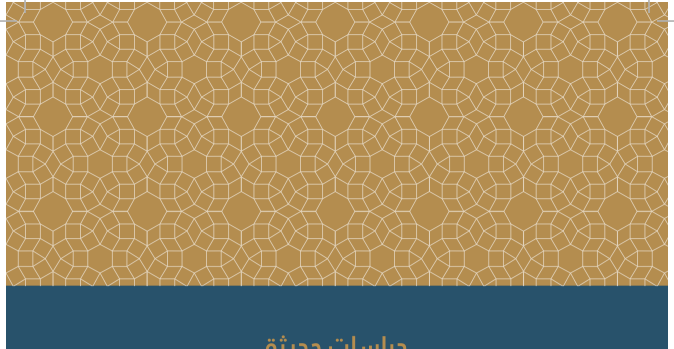
\* المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، أحمد بن علي بن عبدالقادر أبو العباس الحسيني العبيدي تقي الدين المقريزي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولئ، 1814هـ.

\* الهداية إلى بلوغ النهاية ، أبو محمد بن محي بن أبي طالب حَمّوش بن محمد بن مختار القيسي القرطبي المالكي ، مجموعة رسائل جامعية بكلية الدراسات العليا والبحث العلمي – جامعة الشارقة ، بإشراف أ. د. الشاهد البوشيخي ، مجموعة بحوث الكتاب والسنة ، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية – جامعة الشارقة ، الطبعة : الأولى ، ١٤٢٩ هـ – ٢٠٠٨م.

\* أخبار مكة وما جاء فيها من الأثار، أبو الوليد محمد بن عبدالله بن أحمد بن محمد ابن الوليد الأزرقي، المحقق: رشدي الصالح ملحس، دار الأندلس للنشر، بيروت.

\* الإصابة في تمييز الصحابة، أبو الفضل أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني، تحقيق: عادل أحمد عبد الموجود وعلى محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة: الأولى، ١٤١٥هـ.





# دراسات حديثة

زاوية جديدة تطل عليكم من خلالها مجلة الهداية بأحدث الرسائل العلمية الشرعية النوعية، الصادرة عن الجامعات المعتبرة والمعتمدة أكاديمياً.

وتهدف هذه الزاوية إلى إثراء الساحة العلمية، وخدمة الباحثين والمتخصصين عبر تعريفهم بأبرز الأطروحات المعتمدة في مساقي الدكتوراه والماجستير.

إعداد د. نزار الطحاوي



الأقوال الفقهية المخرجة في مذهب الإمام أحمد «جمعاً ودراسة» من بداية باب الجُعَالة إلى نهاية باب نكاح الكفار

بحث مقدم إلى قسم الشريعة لنيل درجة الدكتوراه في تخصص الفقه في كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة أم القرى، المملكة العربية السعودية

1289هـ

الطالبة: إيمان بنت محمد بن عبد الله القثامي إشراف: أ. د. خيرية عمر موسى هوساوي



## أولاً: التعريف بالموضوع

علم التخريج الفقهي من أهم العلوم، حيث إن فيه التثبت من أحكام الفروع بالوقوف على دقتها. وقد عرف التخريج بأنه: «نقل حكم مسألة إلى ما يشبهها، والتسوية بينهما فيه». أما عن مذهب الإمام أحمد فقد اجتهد أصحابه في حفظ أقواله والتخريج عليها عن طريق قياس ما نص على حكمه على ما لم ينص عليه وهو ما عرف «بعلم التخريج» غير أن هذه الأقوال نسبت إلى الإمام نسبة مباشرة وهي في حقيقتها مخرجة على أصوله. ولذلك عمدت هذه الدراسة إلى جمع الأقوال التي نسبت إليه للتحقق من صحة التخريج، مع بيان وجهه، ومدى موافقته لقواعد مذهبه.

ثانيًا: الإطار المنهجي للبحث أ) أهمية الموضوع:

تتجلى أهمية هذا الموضوع في:

١ - بيان أهمية علم التخريج ومكانته بين علوم الشريعة وأثره على نمو الفقه وتجدد واتساع دائرة الفقه الإسلامي بما يخدم حاجة المسلمين في كل نازلة أو حادثة لم ينص عليها أئمة المذاهب الفقهية.

٢- تنمية الملكة الفقهية من خلال الوقوف على كيفية التطبيق العملي للتخريج على قواعد الإمام أحمد على طريقة أئمة المذهب الحنبلي في الفروع والمسائل غير المنصوص عليها.

٣- تأسيس قواعد صحيحة للتخريج في

المذهب الحنبلي من خلال نقد الروايات المخرجة في المذهب.

٤ - الكشف عن سبب الخلاف الواقع بين
 روايات الإمام أحمد وعن سبب كثرة الأقوال
 المنقولة عنه.

#### ب) أسباب اختيار الموضوع:

تتمثل أهم أسباب اختيار الموضوع في:

١- ربط النوازل المعاصرة بالأحكام
 المخرجة؛ وفي ذلك دليل علىٰ أن الشريعة حية
 مستحضرة في الوقت المعاصر.

٢- التحقق من صحة الأقوال المنسوبة
 إلى الإمام أحمد، ودراسة الأقوال المخرجة
 وموازنتها، وتحرير الأقوال والأدلة، وتمييز



أقوال الإمام أحمد المنصوصة عن الأقوال المخرجة عنها والتحقق من صحة الأقوال المنسوبة إلى الإمام أحمد.

٣- تعلم دقيق الفقه عند تخريج المسائل بعضها على بعض.

٤ - التعرف على طريقة العلماء في ضم
 متشابه المسائل بعضها إلى بعض وبيان الراجح
 من الضعيف من المسائل.

### ج) منهجية البحث:

التزمت الباحثة في إعداد هذا البحث بعدد من الضوابط المعتبرة لدراسة المسائل المخرجة، وأبرزها:

أ- أن يكون القول المخرج غير مروي أو منصوص عن الإمام أحمد فالتخريج هو قول جديد استنبطه أئمة المذهب على روايات الإمام أحمد ولم ينقل عن الإمام أحمد؛ وعليه فإن القول الذي يكون منصوصًا أو مرويًّا عن الإمام أحمد لا تعتبره الباحثة قولًا مخرجًا وكما هو معلوم فإن مذهب الإمام أحمد معروف بكثرة الروايات.

ب- أن ينص فقيه حنبلي واحد على الأقل بأن هذا القول تخريج بألفاظ التخريج

الصريحة. وذكرت الباحثة هذا الشرط حتى تميز التخريج عن القياس؛ وعليه فإن المسألة التي لم ينص أي فقيه حنبلي علىٰ أنها تخريج لا تعتبرها مسألة مخرجة وتستبعدها من البحث.

ووفقاً لهذه الضوابط، اختارت الباحثة أن يكون منهجها للدراسة استقرائيًّا تحليليًّا نقديًّا بين أصول الإمام أحمد والأقوال المنسوبة إليه تخريجًا. وينقسم إلى قسمين: القسم الأول في دراسة التخريج، حيث تقوم الباحثة بذكر نص المسألة، وذكر من قال بالتخريج، وذكر أساس التخريج (الأصل)، وذكر من نقل التخريج من المذهب، ونقد التخريج. أما القسم الثاني ففي دراسة المسألة المخرجة داخل المذهب الحنبلي، حيث تقوم الباحثة بتحرير محل النزاع، وذكر الروايات والأقوال في المسألة، وذكر الأوليات والأقوال في المسألة، وذكر الأوليات والترجيح.

## ثالثًا: الإطار النظري

اشتمل البحث على مقدمة وتمهيد وستة فصول وخاتمة. وتشمل المقدمة أسباب اختيار الموضوع وأهميته وعرضًا لخطة البحث ومنهج البحث المتبع. أما الفصل التمهيدي ففيه مبحثان: الأول يتناول التخريج



الفقهي، وفيه خمسة مطالب، يتناول كل منها الموضوع التالي: تعريف التخريج والألفاظ ذات الصلة به، ونشأة التخريج وتطوره، وأنواع التخريج ومراتبه وصوره، ومصادر التخريج، وطرق التخريج. أما المبحث الثاني فيتناول التخريج عند الحنابلة، وفيه أربعة مطالب تتناول المواضيع التالية على الترتيب: نشأة المذهب الحنبلي وأصوله، وتأصيل التخريج عند الحنابلة، والمخرجون من الحنابلة، وأثر التخريج التخريج الفقهي على تطور المذهب الحنبلي.

أما الفصل الأول فيتناول الأقوال الفقهية المخرجة في مذهب الإمام أحمد في باب الجُعالة واللُّقطة واللَّقيط، وفيه ثلاثة مباحث، يتناول المبحث الأول باب الجُعالة، وفيه ثلاثة مطالب: المطلب الأول يتناول التحالف في قدر الجعل، ويتناول الثاني العوض المعلوم والمجهول في الجُعالة، ويتناول الثاني نفقة العبد الآبق. أما المبحث الثاني فيتناول الثالث نفقة الله الله المبحث الثاني فيتناول المواضيع التالية على الترتيب: حكم أخذ اللقطة التالية على الترتيب: حكم أخذ اللقطة في حال التأخير عن الحول الأول، ولا يلزم الملتقط شيء إذا دفع اللقطة للواصف، وإذا

أتلف العبد اللقطة بعد الحول. أما المبحث الثالث فيتناول باب اللَّقيط، وفيه أربعة مطالب تتناول المواضيع الأربعة التالية على الترتيب: نفقة اللقيط، واللقيط ليس له حق الاقتصاص، وانتفاء وجوب الحد على قاذف اللقيط قبل البلوغ، والاكتفاء بقاذف واحد.

أما الفصل الثاني فيعرض الأقوال الفقهية المخرجة في مذهب الإمام أحمد في كتاب الوقف، وفيه مبحثان، يتناول المبحث الأول باب الوقف، وفيه خمسة مطالب، تتناول المواضيع الخمسة التالية على الترتيب: حكم وقف الكلب، وشرط البيع والخيار في الوقف، ورجوع الوقف إلى الواقف، والانقطاع في الوقف، ومشاركة من لم يذكر من الأولاد في الوقف، أما المبحث الثاني فيعرض باب الهبة والعطية، وفيه خمسة مطالب تتناول المواضيع والعطية، وفيه خمسة مطالب تتناول المواضيع من دين مجهول، وهبة المشاع، وتصرف الأب بالعتق قبل القبض وبعده، والتبرع بالعتق للمريض.

أما الفصل الثالث فيتناول الأقوال الفقهية المخرجة في مذهب الإمام أحمد في كتاب



الوصايا، وفيه أربعة مباحث، يضم المبحث الأول مقدمة باب الوصايا، وفيه أربعة مطالب، يتناول الأول حكم الوصية بالخط، ويتناول الثاني صحة إجازة الورثة للوصية قبل الموت في المرض، والثالث قبول الوصية يلزم القبض، والرابع نماء الوصية. أما المبحث الثاني فيتناول باب الموصى له، وفيه ثلاثة مطالب تتناول ثلاثة مواضيع، على النحو التالي: الوصية للعبد، والوصية للمدبرين وأمهات الأولاد، ومشاركة زيد للفقراء. أما المبحث الثالث فيتناول باب الموصى به، وفيه مطلب واحد هو حالة في تقسيم الثلث. والمبحث الرابع يتناول باب الموصى إليه، وفيه مطلب واحد أيضاً هو الأهلية والكفاءة في الموصى إليه.

أما الفصل الرابع فيتناول الأقوال الفقهية المخرجة في مذهب الإمام أحمد في كتاب الفرائض، وفيه أربعة مباحث، يتناول المبحث الأول باب العصبات، وفيه مطلب واحد هو اشتراك الأخ لأبوين مع الأخ لأب في الإرث. أما المبحث الثاني فيتناول باب ميراث الحمل، وفيه مطلب واحد يتناول ميراث الحمل إذا أسلمت الأم، وكان الأب الميت كافرًا. أما المبحث الثالث فيتناول باب ميراث الغرقي،

وفيه مطلب واحد أيضاً يتناول منع التوارث بين الغرقي والهدمي. ويتناول المبحث الرابع باب ميراث أهل الملل، وفيه مطلب واحد كذلك، حول صحة إرث العبد إذا أعتق بعد موت مورثه وقبل القسمة.

أما الفصل الخامس فيتناول الأقوال الفقهية المخرجة في مذهب الإمام أحمد في كتاب العتق، والتدبير، والكتابة؛ وفيه أربعة مباحث، يضم المبحث الأول مقدمة باب العتق، وفيه خمسة مطالب تتناول المواضيع الخمسة التالية على الترتيب: قوله للعبد وهو أكسر منه: أنت ابني، واستثناء الحمل في العتق، وعتق العبد قبل كمال الصفة، وقول السيد: أنت حربمائة، وقول السيد: أحد عبيدي حر. ويتناول المبحث الثاني باب التدبير، وفيه مطلب واحد حول عدم تبعية ولد المديرة الحادث. أما المبحث الثالث فيتناول باب الكتابة، وفيه ثلاثة مطالب تتناول المواضيع التالية: العبد يبيع نسيئة من غير رهن ولا ضمين، وعمل المكاتب لسداد دينه، وإذا شرط عليهم في العقد ضمانًا. ويتناول المبحث الرابع باب أحكام أمهات الأولاد، وفيه مطلب واحد حول الولد الموجود قبل التدبير.



أما الفصل السادس فيتناول الأقوال الفقهية المخرجة في مذهب الإمام أحمد في كتاب النكاح، وفيه ستة مباحث، يقدم المبحث الأول مقدمة باب النكاح، وفيه مطلبان يتناولان موضوعين هما: النظر إلى الخنثي المشكل، وخطبة الرجل علىٰ خطبة أخيه. أما المبحث الثاني فيتناول باب أركان النكاح، وفيه سبعة مطالب تتناول المواضيع التالية بالترتيب: انعقاد النكاح بالكتابة، وتزويج المرأة نفسها بإذن وليها، ونقض نكاح الفضولي حتى إذا حكم القاضى بصحته، وتقديم الابن على الأب في ولاية النكاح، وغياب الولى غيبة منقطعة، وتوكيل من يقوم مقام الولى من غير إذن الزوجة، والكفاءة في النكاح حال العقد. أما المبحث الثالث فيتناول باب المحرمات في النكاح، وفيه خمسة مطالب تتناول المواضيع التالية: السحاق بين النساء لا ينشر الحرمة، وتزوج الأختين في عقد، ونكاح الأمة إذا أيسر، ونكاح الأمة في عدة الحرة المطلقة، ونكاح الأب أمة ولده. أما المبحث الرابع فيتناول باب الشروط في النكاح، وفيه ستة مطالب تتناول المواضيع الستة التالية بالترتيب: الشروط الصحيحة تلزم في النكاح الثاني إذا لم يكن

استوفى عدد الطلاق، ونكاح الشغار، ونكاح المحلل، ونكاح المتعة، واشتراط الطلاق في وقت بعينه، والإقدام على الوطء بدون علم الزوجة. أما المبحث الخامس فيتناول باب حكم العيوب في النكاح، وفيه مطلبان: المطلب الأول إذا ادعت البكر أن زوجها عنين فظهر أنها ثيب فادعت أن ثيوبتها بسبب آخر، وحكم الفسخ بلا حكم. أما المبحث السادس فيتناول باب نكاح الكفار، وفيه ثلاثة مطالب تتناول المواضيع الثلاثة التالية: لا يقر الكفار على الأنكحة المحرمة، واختيار الأب للصغير من الزوجات، وانفساخ نكاح العدد الزائد على الأربعة قبل الدخول.

# رابعاً: النتائج والتوصيات أ) نتائج الدراسة:

توصلت الدراسة إلى عدد من النتائج، أبرزها:

۱ - إن تعريف التخريج اصطلاحاً له عدة معان؛ وهي: الاستنباط والتفريع، والتعليل، وأن التعريف الذي اختارته الباحثة هو الحكم المستنبط في مسألة فرعية لم يرد فيها نص عن الإمام بالاستناد إلى أصوله أو قواعده وذلك



بإلحاقها بما يشبهها من المسائل المروية عنه.

٢ هناك ألفاظ ذات صلة بعلم التخريج،
 وهي: التأثير وعلم الخلاف والاستنباط
 والتكييف الفقهي.

٣- نشأة التخريج وتطوره وتبدأ النشأة من عهد النبي على والخلفاء الراشدين ثم عصر التابعين وأتباعهم، وفيه ظهرت المذاهب الفقهية الأربعة.

إنواع التخريج أربعة: تخريج الأصول من الفروع،
 وتخريج الأصول، وتخريج وتخريج الأصول، وتخريج وتخريج الفروع من الفروع.

٥- مراتب التخريج اثنتان: الأولى هي التخريج المطلق وهو التخريج الذي لا يختص بقواعد إمام معين أو أقواله؛ بل يخرج المسائل على القواعد الأصولية المتفق عليها والمختلف فيها بين الأئمة ويكون القصد من التخريج معرفة الحكم الشرعي للواقعة أو للمستجدات، وغالب التخريج المعاصر على هذه الرتبة. والمرتبة الثانية هي التخريج المقيد، وهو التخريج الذي يختص بقواعد إمام معين وأقواله وفتاويه ولا يخرج بأي حال

عن مذهبه فيخرج الفقيه المستجدات التي لم يرد فيها نص عن إمامه علىٰ أصوله.

٦ - مصادر التخريج خمسة وهي: النص،
 والمفهوم، وأفعال الأئمة، وتقريرات الأئمة،
 والحديث الصحيح.

٧- طرق التخريج، وهي التخريج بطريق القياس، والنقل والتخريج، ولازم مذهب الإمام.

۸- التخريج عند الحنابلة وفيه: تأصيل
 التخريج عند الحنابلة، وتبين أن الحنابلة لم
 يغلقوا باب الاجتهاد بل كانوا من السباقين إليه.

9- الأقوال المخرجة هي أقوال ضعيفة في المذهب غالباً ويكون القائل بها عالمًا أو عالمين، وأنها تعتبر رأيًا ضعيفًا في المذهب وأنها على الأغلب لا يعمل بها في المذهب الحنبلي.

١٠ تشجيع فقهاء المذهب الحنبلي
 للاجتهاد ودعوتهم إليه وأنهم ضد التعصب
 والتقليد.

١١- هناك فقهاء حنابلة مجتهدون



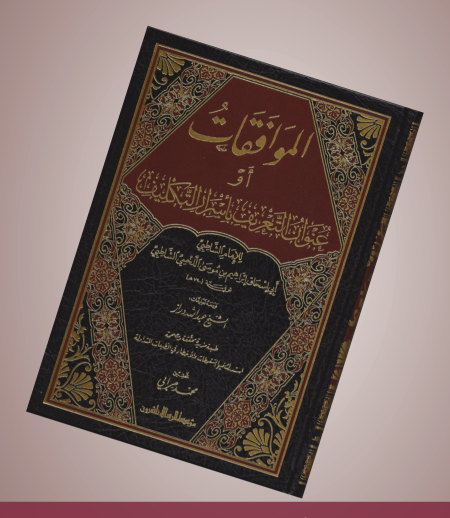
#### ب) التوصيات:

أوصت الباحثة بعمل مشروع بحثي لدراسة الكتب المفقودة في المذهب الحنبلي، والتي ذكرها المتأخرون بكثرة، والتي بحثت عنها الباحثة ولم تجدها لكونها مفقودة. بالإضافة إلى استثمار التخريج الفقهي في توثيق وتحقيق المستجدات المعاصرة، والمقارنة بين التخريج عند الإمام أحمد وغيره من أئمة المذاهب، مع دراسة منهج كل إمام، وإفراد الأقوال المخرجة للأئمة البارزين في المذهب في سجل متكامل.

ومستقلون وهم الفقهاء المخرجون الذين سبق ذكرهم في البحث، ومنهم المكثرون كالإمام ابن قدامة، ومنهم المقلون كابن الزاغوني.

17 - أثبت البحث وجود أقوال في المذهب نص الفقهاء على أنها تخريج، وذلك بألفاظ التخريج الصريحة مثل: (خرج - خرج عليه - مخرج - تخريج - يتخرج) وغيرها من الألفاظ المشابهة، وقد قامت الباحثة بعمل جدول للمقارنة بين الأقوال المخرجة التي وردت في البحث.





# المتشابهات الأصولية وتطبيقاتها الفقهية عند الإمام الشاطبي في كتابه «الموافقات»

رسالة ماجستير ، جامعة العلوم الإسلامية العالمية ، كلية الدراسات العليا ، عمان ، الأردن ١٤٣٩هـ - ١٨ . ٢م

الطالب/ فريد عبد الرحمن أحمد بوهنة إشراف: أ. د. موفق محمد عبده الدلالعة



### أولاً: التعريف بالموضوع

الناظر في الموافقات يجد فيها كثيراً من الكنوز العلمية والأسرار والدرر، الجديرة بالدراسة والبحث، من بينها متشابهات أصولية وردت في الكتاب، جاءت على شكل قواعد وأحكام متماثلة فيما بينها، متفرقة في أقسام الكتاب. ومن أشرف العلوم وأرفعها قدرًا، وأعظمها أجرًا، لمن قرأها وعمل بها، علم مقاصد الشريعة الإسلامية، الذي يبين قوة الله تعالى في خلقه، وحكمه الظاهرة، وآياته الباهرة، ومدى تعلقه بأعمال القلوب ومقاصد المكلفين، ولا تنبغ ملكة المجتهد، ويتشبع بالعلم فيه، ويفهم أدلة التشريع، لتتوفر له أهلية الاجتهاد، وشروط الفتوى، حتى يعلو كعبه ويرفع قدره فيه، قال ابن تيمية: «وإنما يعرف ذلك من كان خبيراً بأسرار الشرع ومقاصده، وما اشتملت عليه شريعة الإسلام من المحاسن التي تفوق التعداد، وما تضمنته من مصالح العباد في المعاش والمعاد، وما فيها من الحكمة البالغة، والرحمة السابغة، والعدل التام. ومن أهم أعلام الأمة المتقدمين، الذي خدموا دينهم بحق، وأحيوا هذا العلم الجليل، ونبغوا فيه، العالم العلامة الجهبذ أبو إسحاق إبراهيم بن موسى اللخمي الشهير بالشاطبي، من معالم القرن الثامن الهجري، وأحد أعلام نجوم السماء التي سطعت في أفق الأندلس، وشمال إفريقيا، ليحط عنده هذا العلم ركبه، ويذاع صيته، وينفرد فيه بالتصنيف من خلال أعظم مؤلفاته، وهو كتاب: (الموافقات)، الذي أُهمل أحقابًا عديدة من الدهر، وأزمنة مديدة، وبدأ الاهتمام به مؤخراً من قِبل الراسخين من العلماء، والنوابغ من طلبة العلم والدعاة، واهتموا به تهذيبًا، وتيسيراً، واختصاراً، وتحقيقًا، وتخريجًا، وتعليقًا، واستخرجوا منه اللآلئ والدرر، والكنوز والعبر، في المسائل الأصولية، حيث وردت في مسائله عبارة عن متشابهات أصولية، جاءت مخفية في بعض جزئياته، قل من ينتبه إليها، أو يقف عندها، ذكرها الشاطبي في موافقاته تلميحاً خفيًّا، في سياق عرضه لفكرته التي يشرحها، ولهذا جاء عنوان البحث على النحو التالي: «المتشابهات الأصولية وتطبيقاتها الفقهية عند الإمام الشاطبي في كتابه الموافقات».

## ثانيًا: الإطار المنهجي للبحث

#### أ) أهداف الدراسة:

تهدف هذه الدراسة للوصول إلى تحقيق مقاصد عالية، وغايات شريفة من هذا المشروع، وهو إبراز مكانة الموافقات، وقيمته

العلمية، وهو الهدف الأسمى والغاية العظمى من دراسة هذه المتشابهات، ثم يلحق ذلك أهداف فرعية، ومقاصد تابعة للهدف الأصلي، تم تجزئة كل قسم منها، وتفريعها في كل جزئية على النحو التالى:



- بيان العلاقة بين أصول الفقه وعلم المقاصد ومسائل علم الفقه، التي ارتكز عليها الشاطبي في كتابه، وبيان وجه الترابط بين هذه العلوم، الذي كان له الدور الفعال في إيراد المتشابهات الأصولية في الموافقات، وكثرة مجيئها في الكتاب.

- بيان العلاقة بين المتشابهات الأصولية والقواعد المقاصدية، والنظر في أوجه التوافق والاختلاف بين كل قسم منهما، ومعرفة نظرة الشاطبي في سبب إيراد هذه العلاقة في الموافقات.

- معرفة حقيقة المنهج الاستقرائي الذي اعتمده الشاطبي، في كتابه، المصرح عليه بنفسه في قوله: «ولما بدا من مكنون السر ما بدا، ووفق الله الكريم لما شاء منه وهدئ، لم أزل أقيد من أوابده، وأضم من شوارده، تفاصيل وجملاً، وأسوق من شواهده في مصادر الحكم وموارده، مبيناً لا مجملاً، معتمداً على الاستقراءات الكلية غير مقتصر على الأفراد الجزئية، ومبيناً أصولها النقلية، بأطراف من القضايا العقلية، حسبما أعطته الاستطاعة والمنة، في بيان مقاصد الكتاب والسنة...»، ومعرفة علاقة هذا المنهج بالمتشابهات، ومدى

دوره في إحياء الشاطبي لعلم المقاصد، وجعله فنًا مستقلاً.

#### ب) منهج البحث:

اتبع الباحث في هذه الدراسة مناهج محددة لفهم المتشابهات، وتقريب المقصد من الرسالة، وكان ذلك مساعداً على صياغة المتشابهات، وعرضها على وفق منهج البحث الأكاديمي، اتباعاً للمناهج التالية:

المنهج الاستقرائي: وتم فيه استقراء القواعد الأصولية والمقاصدية، بنظرة كلية عامة، وتتبعها في كل جزئية من مسائل الكتاب، ثم ترتيبها على حسب الخطة ومنهجية البحث.

المنهج المقارن: بعد المنهج الاستقرائي عمدت إلى أسلوب المقارنة بين المتشابهات، لفهم وجه التشابه، واستخراج النقاط المشتركة بين كل قسم منها، والنظر فيها إذا كانت بحق متشابهات، ينبغي الاهتمام بها، وإفرادها بالدراسة.

المنهج التحليلي: تحليل ما تم جمعه من المتشابهات الأصولية، والتعبير عنها بلغة سليمة، لتقريب الصورة للقارئ، وفهم المتشابهات، وتصورها في الذهن بأسلوب بسيط.



### ثالثاً: الإطار النظري

فكرة هذه الدراسة افتتحها الباحث بمقدمة بسيطة، بين فيها أهمية علم المقاصد ودور العلماء الذين نبغوا في هذا الفن، على رأسهم نابغة عصره وفريد دهره الإمام الشاطبي، ثم القيمة العلمية للموافقات، وما فيه من الكنوز والدرر، والخفايا والعبر، الواجب تسليط الضوء عليها، وتتبع كل جزئية منها. وتلا المقدمة فصل تمهيدي احتوى على مقدمات عامة، من خلال الدراسات السابقة، وبيان منهجية الدراسة وأهدافها، وألحق ذلك ببابين وهو المهم في الدراسة، احتوى الأول منهما على فصلين، داخل تحت كل فصل منهما مبحثان، اشتمل المبحث الأول من الفصل الأول على عرض سيرة عامة مختصرة عن الشاطبي، والمبحث الثاني من نفس الفصل بدراسة منهجية الشاطبي في كتابته لأصول الفقه، ثم اشتمل المبحث الأول من الفصل الثاني بتعريف بسيط ومختصر للموافقات، وبعض إيجابيات الكتاب وسلبياته، واحتوى المبحث الثاني على مدخل للمتشامات الأصولية.

ثم عرج الباحث للباب الثاني الذي هو لب الرسالة وأساسها، وكل الرسالة مبنية على

هذا الباب، والذي قسمه بدوره إلى فصلين، تم التوسع في الفصل الأول بدراسة طويلة للمتشابهات الأصولية بين الأحكام الشرعية، والمقسم بدوره إلى مبحثين، عالج الأول منهما التشابه بين الأحكام التكليفية، وفي المبحث الثاني من نفس الفصل التشابه بين الأحكام الوضعية، وبينها وبين التكليفية معاً. واحتوى الفصل الثاني من نفس الباب على مبحثين الفصل الثاني من نفس الباب على مبحثين الفصل الثاني من نفس الباب على مبحثين الأفاظ بمختلف أنواعها، وفي المبحث الثاني ذكر التشابه بين الأوامر والنواهي.

وختم الباحث الرسالة التي تعتبر عصارة ما تم التوصيات والاستنتاجات مما ألهمه الله تعالى به كخواطر علقت في الذهن، وجالت في خاطره أثناء الدراسة، وأكد فيها أيضاً على ضرورة التركيز وتسليط الضوء والاهتمام بتلك التوصيات لمن أراد خدمة الموافقات في المستقبل، واستخراج ما خفي فيه من الكنوز واللائلئ والدرر، والاهتمام بتراث هذه الأمة، والتعريف بعلمائها، وبيان جهدهم ووقتهم، وما بذل من غاليهم ونفيسهم من أجل خدمة المسلمين.



### رابعًا: النتائج والتوصيات

#### أ) نتائج الدراسة:

توصلت الدراسة إلى عدد من النتائج، أبرزها:

1- أغلب المتشابهات عرضها الشاطبي بطريقة مقاصدية، وتمت صياغتها على شكل مسائل أصولية، فجاءت مندرجة تحت علم أصول الفقه مقاصديًّا. وأكثر المتشابهات جاء ذكرها في الأحكام الشرعية بكلا قسميها التكليفية والوضعية، وما تم التوصل إليه من المتشابهات ٣٤ متشابهاً.

7- زيادة استخراج المتشابهات المندرجة تحت ما سماه الشاطبي بـ: (الأحكام الشرعية)، يوحي مراده منها ذكر التشابه بيـن الأحكام التكليفية والأحكام الوضعية بالضبط، وقد خصصت هـذه الدراسة لاستخراج التشابه الـذي صرح بـه باسمه بالأحكام التكليفية والوضعية، ولضيق الوقت بقي في كلا القسمين تشابه صرح به باللفظ المجمل بدخوله تحت الأحكام الشرعية، يوحي مراده منه كلا النوعين من الأحكام السابقين، لذلك يمكن أن يفرد هذا النوع من المتشابهات بالبحث، ويخصص

بالدراسة، وهو كثير في الموافقات.

٣- استنتاج كثير من المتشابهات تحتاج إلى زيادة بحث ودراسة منفردة مستقلة، كالتشابه بين الأدلة الشرعية المتفق عليها والمختلف فيها وهو كثير، والتشابه بين الإجماع والقياس، وبين خبر الآحاد والقياس الظني، وبين الأدلة المكية والمدنية، وبين سد الذرائع، والحيل، ومراعاة الخلاف، والاستحسان، واعتبار المآل، وبين أفعال النبي صلىٰ الله عليه وسلم وأقواله، وعمل أهل المدينة، فقد جاء قسم منها كثير في الموافقات، يمكن الاستفادة منه، وزيادة إفراده بالبحث، ومن أبرز تلك المتشابهات التي تحتاج إلىٰ دراسة وإعادة النظر:

- تشابه العزيمة مع الرخصة في جواز الإقدام في كليهما مع قيام المانع.

- تشابه أدلة القرآن والسنة المتواترة، في عدم إمكانية نسخهما بخبر الواحد.

- تشابه أدلة القرآن والسنة في بيانها لطبيعة الحكايات وقصص الماضين، من عدة أوجه، إما بمعرفة السباق واللحاق، والاطلاع على ما قبلها وما بعدها، وإما أن يكون ذلك السياق رداً عليها، ووسيلة لإبطلال تلك الحكايات والقصص.



- تشابه الأدلة المكية والمدنية، في بناء كل دليل متأخر منهما على متقدمه، فلا يحتج بالمكي المتأخر، إلا ببنائه على المكي المتقدم، ولا بالمدني المتأخر، إلا بالدليل المدني المتقدم.

- تشابه أدلة القرآن والسنة، في أن معرفة التقديم والتأخير فيهما، من أهم العوامل المساعدة لمعرفة الناسخ والمنسوخ، وأي الأدلة التي هي أقرب للامتثال ومقصود الشارع، وإلغاء الدليل الآخر.

- تشابه تحقيق المناط وفرض الكفاية، في دخولهما تحت الأدلة التي لا يمكن أن يدخلها التعارض، ويمكن للمجتهد أن يرجح العمل بها، والاستدلال بأحدها دون الآخر بكل سهولة، لمعنىٰ قام في نفسه اقتضىٰ له ذلك.

- تشابه الواجب والمباح في عدم التسوية بينهما وبين المندوب في الفعل، لأن من خصائص الواجب المداومة عليه والاستمرار، وحصول الثواب في فعله، والمعاقبة على تركه، ومن خصائص المباح، التخيير فيه بين الفعل والـترك، وعدم وقوع الإثم في فعله، والمندوب خارج عن كلا الخاصيتين.

- تشابه الأحكام الشرعية بورودها في القرآن الكريم على وجه أكثره كلي لا جزئي، يحتاج كل قسم منها إلى زيادة تفصيل وبيان، إما من خلال السنة، أو تفسير السلف، أو أقوال العلماء، إلا ما استثني التي لا يشاركه فيها أحد، ولا تحتاج إلى بيان.

- تشابه الواجب والحرام في بقائهما على ما شرعاله ابتداء، بلزوم إقامة العقاب عليهما في الدنيا، في حالة الفعل أو الترك، ولا يمكن أن يتساهل في كل قسم منهما؛ لأن الواجب لا يكون واجباً إلا إذا بقي على أصله في لزوم الأمر به، وعدم المسامحة بتركه، والحرام لابد من تشديد العقوبة بفعله، وذلك في الدنيا، وفي الآخرة يرجع الحكم فيه إلى مشيئة الله تعالى، إن شاء عذب وإن شاء غفر.

- تشابه المكروه والحرام، في دخولهما تحت السنة التركية، التي تركها النبي صلىٰ الله عليه وسلم ولم يفعلها لمانع أو عارض، والتي يجب اتباع النبي صلىٰ الله عليه وسلم في تركها، وفعلها خلاف الأولىٰ.

- تشابه أدلة الكتاب والسنة والإجماع والقياس في موافقتها للعقل، وعدم ادعاء



التناقض بينها وبين العقول السليمة، والفطر المستقيمة، ولو كانت كذلك لكان التكليف بها تكليفاً بما لا يطاق، ولفقدت الأحكام الشرعية أصل خاصيتها في الثبات والاطراد، والعصمة من التناقض.

- تشابه أدلة القرآن والسنة والإجماع والقياس عند الاستدلال بها على المجاز، في اشتراط استعمال العرب ذلك المعنى المجازي، وأن يكون مصطلحاً شائعاً في عرفهم، وله وجه في الاستدلال به في عاداتهم، لنزول القرآن الكريم بلغتهم، وهم أولى بذلك المعنى المجازي عند الاستدلال باللفظ القرآن، وفهمهم مقدم على فهم غيرهم.

- تشابه المصالح المرسلة والاستحسان في توافقهما في بعض المعاني، واشتراكهما كثيراً في التفريعات الفقهية والمسائل الاجتهادية، وعدم ظهور الاختلاف فيها غالباً، إلا في بعض الأمور.

- تشابه تحقيق المناط وتنقيحه وتخريجه، في دخولها تحت نوع الاجتهاد المنقطع، التي جاءت به بعض الأدلة من الكتاب والسنة، الذي لا يقبل التغيير، عكس الاجتهاد المستمر،

المتجدد مع وقائع الناس، والحوادث والمستجدات التي تطرا في كل عصر، الذي لا يقبل هذا النوع الأخير من الاجتهاد تحقيق المناط ولا تنقيحه ولا تخريجه.

- تشابه سد الذرائع والحيل ومراعاة الخلاف والاستحسان، في دخولها تحت القواعد التي يعتمد عليها العلماء في فتاويهم، واعتبار فيها مآلات الأفعال، ومقاصد التصرفات، إما جوازاً كما في سد الذرائع ومراعاة الخلاف والاستحسان، أو منعاً كما في الحيل.

- تشابه أفعال النبي صلى الله عليه وسلم والإجماع وعمل أهل المدينة، في كونها من الأدلة التي يمكن الاقتداء بها، إذا صدر من الاقتداء، وهو من أقوى القرائن الدالة على صحة الاستدلال بها، وإثبات حجيتها في كل قسم منها.

- تشابه المنسوخ وخبر الواحد في كونهما من الأدلة التي يمكن الاستغناء عنها إذا كانت ضعيفة عند الاستدلال بها، وقابلتها أدلة معارضة أقوئ منها في الحجية، وسلامة الاستدلال.